
 

 

HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

26 

---26  

 
« L’histoire décrit les faits, le théâtre la fait vivre. » 

Ion Heliade Rădulescu 

 

       Abstract 

 

       Through a historical and socio-cultural lens, 

this article explores the dawn of modern 

Romanian theatre, marked by a turbulent period 

in history spanning from the second half of the 

18th century to the mid-19th century, culminating 

in the creation of the Romanian National Theatre. 

       In the broader European context of the time, 

theatre functioned as a genuine civilising force 

and played an avant-garde role, extending far 

beyond the sphere of mere entertainment. The 

stage became a space for shaping mentalities and 

articulating social transformation. This dynamic is 

equally visible in the Romanian principalities, 

whose turbulent historical context heightened the 

need for cultural instruments capable of fostering 

change. Intellectual figures such as Gheorghe 

Asachi and Mihail Kogălniceanu recognised the 

catalytic potential of theatre as a medium for 

education, reform, and the consolidation of a 

modern social consciousness. 

       In the Romanian principalities, theatre 

prepared the ground for the liberation of minds 

and for emancipation from Ottoman and Greek 

domination. It also became the epicentre of 

revolutionary ideas and, above all, of national 

values that inspired the people – first during the 

1821 uprising led by Tudor Vladimirescu, then 

during the 1848 revolution, and later in 1859 with 

the Union of the Principalities under Prince 

Alexandru Ioan Cuza. 

       The art of dramatic interpretation began to 

develop in the second half of the 18th century 

thanks to foreign French and German troupes 

touring the Romanian lands, and later through the 

Philharmonic Society, which initiated a school of 

literature, declamation, and vocal music under the 

direction of Constantin Aristia. Aristia and Ion 

Heliade Rădulescu fought against prejudices 

claiming that theatre could only entertain and 

never educate the masses, against the notion that 

women could not appear on stage because it was 

considered immoral, and against the idea that 

being an actor was not a legitimate profession. 

Once these ideas were overcome, theatre 

contributed to the emancipation struggle of 

Romanians in the united principalities of 

Moldavia and Wallachia, helping to shape a 

national identity, culture, and an official language 

– Romanian. 

 

L’aube du théâtre roumain moderne : 

perspectives historiques et socio-culturelles 
●●● 

The Dawn of Modern Romanian Theatre:  

Historical and Socio-Cultural Perspectives 

Ioana Raluca ZAHARIA 

The Multidisciplinary Research Institute in Art of ‘George Enescu’ National 

University of Arts (ICMA UNAGE), Iași, Romania 

E-mail: ra.zaharia@yahoo.fr 

ORCID: https://orcid.org/0009-0006-8799-2496 

mailto:ra.zaharia@yahoo.fr


 

 

HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

27 

Keywords: theatre, performing arts, 

Francophonie, Latin heritage, Romania, 

translations, actor, dramaturgy 

 

INTRODUCTION 

 

       Par cet article, nous souhaitons mettre en 

lumière les étapes qui ont marqué du point de vue 

social, politique et surtout culturel la naissance du 

théâtre moderne roumain. À ses débuts, ce théâtre 

s’est développé dans un contexte historique 

tourmenté et a été marqué par la diversité 

culturelle et linguistique, notamment en 

Transylvanie au XVIIIe siècle. Ce n’est qu’au 

milieu du XIXe siècle, avec l’Union des 

principautés roumaines (1859), que l’on 

commence à parler d’un théâtre véritablement 

national, porteur d’une identité propre. 

       Le courant des Lumières, qui a eu des origines 

multiples et dont le foyer le plus influent se situait 

en France, a irradié dans toute l’Europe, y compris 

dans des endroits encore sous l’influence politique 

de l’Empire ottoman, que ce soit de manière 

directe ou par l’intermédiaire de gouverneurs 

locaux. C’est le cas dans les pays roumains, où, au 

XVIIIe siècle, les princes phanariotes au pouvoir 

ont vu dans les idées des Lumières l’opportunité 

de moderniser la société et de s’éloigner 

progressivement du modèle oriental. Ce tournant a 

offert aux boyards de Moldavie et de Valachie une 

ouverture culturelle sans précédent, conduisant à 

une émancipation progressive de la société. Le 

théâtre a joué un rôle important dans ces 

mutations, en devenant un véritable catalyseur des 

idées nouvelles, capable de faire évoluer les 

mentalités et de transformer en profondeur les 

pays roumains. 

       Les dirigeants phanariotes ont soutenu, par 

l’intermédiaire de la princesse Rallou Caradja 

(1799-1870), l’émergence des premières 

institutions théâtrales. Celle-ci, véritable mécène 

des arts, a fondé à Bucarest un théâtre 

aristocratique permanent. Ion Ghika écrivait à son 

sujet, dans ses lettres adressées à Vasile 

Alecsandri, qu’« elle poss[édait] le goût de la 

beauté au plus haut degré », qu’elle était une 

« admiratrice de la musique de Mozart et 

Beethoven » et qu’« elle se nourrissait 

intellectuellement des écrits de Schiller et 

Goethe »1 (ma traduction) (Massoff, 1961 : 88). 

En 1817, elle fit construire un édifice théâtral 

appelé Cișmeaua Roșie, qui joua un grand rôle 

dans la vie culturelle de l’époque. Ce théâtre avait 

une double vocation : d’une part, il contribuait à la 

renaissance et à la reconnaissance du théâtre grec 

dans les pays roumains ; d’autre part, il servait de 

vecteur de propagande en faveur de la cause de 

libération nationale grecque face à la domination 

ottomane. Ce type d’engagement artistique n’était 

pas isolé : un mécanisme similaire de diffusion des 

idées révolutionnaires se développait alors dans 

« les centres importants de l’Europe où habitait un 

nombre important de Grecs : à Vienne, Odessa et 

Bucarest où des théâtres de ce genre ont été 

créés »2 (ma traduction) (Massoff, 1961 : 89). Le 

répertoire dramatique présenté visait à éveiller les 

consciences et à enflammer les esprits du peuple. 

 

DÉVELOPPEMENT DU THÉÂTRE 

ROUMAIN AU DÉBUT DU XIXE SIÈCLE 

 

Le premier spectacle officiellement présenté 

à Cișmeaua Roșie fut l’opéra L’Italienne à Alger 

(L’Italiana in Algeri) de Gioachino Rossini, 

interprété par une troupe allemande spécialisée 

dans le mélodrame, qui jouait des spectacles de 

théâtre et d’opéra, dirigée par Johann Gerger. Ce 

choix artistique retient particulièrement 

 
1« Despre domnița Ralu s-au spus vorbe bune. Așa, 

bunăoară, Ion Ghica, în cuprinsul uneia din scrisorile catre 

Vasile Alexandri, afirmă că domnița poseda “gustul 

frumosului în cel mai mare grad”, că era “admiratoare a 

muzicii lui Mozart și a lui Beethoven” și că “se hrănea cu 

scrierile lui Shiller si a lui Goethe” ». 
2 « În centrele mai însemnate ale Europei, unde se aflau 

un număr însemnat de greci – la Viena, la Odesa, la 

București – s-au înființat asemenea teatre ».  



 

 

HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

28 

l’attention, dans la mesure où Rallou Caradja, 

grande promotrice des arts à Bucarest, ne se 

tourne pas vers une pièce de théâtre en grec mais 

opte pour une production étrangère d’opéra. Cette 

décision, que l’on pourrait aujourd’hui qualifier de 

stratégique d’un point de vue marketing, semble 

avoir été motivée par plusieurs considérations : 

dans une ville cosmopolite comme Bucarest, il 

apparaissait sans doute plus pertinent de frapper 

les esprits par un spectacle de haut niveau, capable 

de susciter l’enthousiasme d’un public varié. Ce 

choix visait probablement aussi à élever les goûts 

artistiques du public local, en lui présentant une 

œuvre de grande qualité, et à fournir un modèle 

d’excellence pour les comédiens amateurs des 

principautés roumaines, en pleine ébullition 

culturelle. 

       Le règne des princes phanariotes dans les 

principautés roumaines fut assez mouvementé, et 

Rallou Caradja ne put réaliser pleinement son 

ambition de faire renaître le théâtre grec à 

Bucarest. Elle eut pourtant le mérite d’envoyer à 

Paris un jeune comédien amateur, Constantin 

Aristia, afin qu’il y poursuive une formation 

professionnelle. Selon une note de l’historien Ioan 

Massoff, mais qui n’est pas confirmée, il étudia 

auprès de l’un des plus grands acteurs de l’époque, 

François-Joseph Talma, figure emblématique de la 

Comédie-Française. Cette initiative visionnaire 

eut un impact durable : formé selon les standards 

les plus élevés du théâtre européen, Aristia 

deviendra plus tard le chef de file du théâtre 

roumain, contribuant à la structuration et à la 

professionnalisation de la scène nationale. 

       Après le départ forcé de la famille princière 

phanariote (1818), l’édifice fondé par Rallou 

Caradja continua d’exister, sous la direction de 

Iancu Văcărescu. Celui-ci, descendant du lettré 

Ienăchiță Văcărescu, soutint le développement de 

la langue roumaine et l’éveil du théâtre national. 

Dans les années 1820, les spectacles présentés à 

Cișmeaua Roșie étaient joués en plusieurs langues, 

notamment en allemand, en grec et de plus en plus 

souvent en roumain. William Wilkinson, qui fut 

consul de Grande-Bretagne dans les principautés 

roumaines entre 1814 et 1818, rapporte, dans son 

ouvrage publié en 1820, que la troupe dirigée par 

Johann Gerger fut engagée de manière permanente 

et donnait des spectacles de théâtre en roumain 

(Massoff, 1961 : 94), signe de l’intérêt croissant 

pour une culture théâtrale indigène. 

       Avant que les autorités ottomanes, influencées 

par certains milieux grecs, n’interdisent 

temporairement les représentations en roumain, 

Iancu Văcărescu s’investit activement dans le 

soutien des spectacles en roumain joués par des 

comédiens amateurs issus de l’école de Lazăr. 

L’importance de l’initiative de Văcărescu fut 

soulignée par Ion Heliade-Rădulescu (1802-1872), 

qui écrivait en 1830 dans le Courrier roumain 

(Curierul românesc), où il décrit Iancu Văcărescu 

comme un amateur éclairé d’arts et d’objets 

raffinés, qui joua un rôle décisif dans la fondation 

du premier théâtre roumain à Bucarest, qu’il 

finança en grande partie sur ses propres moyens. Il 

contribua également à la traduction de textes 

dramatiques et apporta un soutien financier à la 

création de la première troupe de théâtre 

dramatique en langue roumaine, composée 

d’élèves de l’école Sfântul Sava. (Massoff, 1961 : 

96)  

       Il alla même jusqu’à écrire un prologue pour 

une série de spectacles, dans lequel il affirmait 

avec ferveur : « Je vous ai rendu le théâtre/ 

Protégez-le/ Comme un sanctuaire des muses 

/Grâce à lui bientôt vous serez célèbres,/ à travers 

des nouvelles emportées au loin »3 (ma traduction) 

(Massoff, 1961 : 95).  

       Sans en mesurer toute la portée, la princesse 

Rallou Caradja ouvrit la voie au théâtre roumain. 

Bien que le destin du théâtre Cișmeaua Roșie ait 

été dramatique – un incendie détruisit 

complètement le bâtiment au milieu des années 

1820 –, le théâtre roumain (re)naîtra de ses 

 
3 «V-am dat teatru, vi-l păziți/ Ca un sanctuar de muze/ 

Cu el curând veți fi vestiți /Prin vești departe duse». 



 

 

HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

29 

cendres et avec lui l’idée d’un théâtre national. Ce 

lieu, éphémère mais fondateur, représente pour 

l’histoire du théâtre roumain le début de la 

conscientisation que l’art dramatique peut former 

les esprits, modeler des caractères et devenir un 

levier d’identité collective quand il est mis au 

service du peuple. 

       Tout comme le théâtre Cișmeaua Roșie – 

véritable institution théâtrale avant l’heure –, le 

mouvement théâtral grec de Bucarest connu sous 

le nom de l’Hétairie, a exercé une influence 

notable sur la formation du théâtre roumain, tant 

par le choix du répertoire que par les modes 

d’interprétation. Ces initiatives ont jeté les bases 

de ce qu’on appellera plus tard le théâtre roumain 

moderne. Entre 1818 et 1820, Bucarest abrita un 

théâtre qui défendait les intérêts de la société 

secrète grecque Eteria ton Ellinon (Société des 

Grecs), un mouvement révolutionnaire dont 

l’objectif était de libérer les peuples chrétiens de 

sud-est de l’Europe du joug ottoman. Dans ce 

contexte, le théâtre devenait un instrument 

d’agitation politique et de révolte. Ne disposant 

pas d’une dramaturgie grecque adaptée aux 

exigences idéologiques du moment, les membres 

de l’Hétairie se tournèrent vers les répertoires 

français et italien, en particulier vers des auteurs 

engagés tels que Voltaire et Vittorio Alfieri, dont 

les œuvres servaient leur cause politique en 

exaltant les idéaux de liberté et de résistance. 

       Les traductions du français en grec, utilisées 

dans les représentations théâtrales de l’Hétairie à 

Bucarest, étaient souvent approximatives, voire 

libres au point de modifier sensiblement le 

contenu original. Certaines scènes étaient 

amplifiées, étirées ou au contraire raccourcies, afin 

de produire l’effet émotionnel attendu : des larmes 

sincères, un enthousiasme débordant, parfois 

même des réactions plus spectaculaires comme le 

fait de s’arracher les vêtements. Il arrivait que les 

comédiens eux-mêmes pleurent réellement, 

emportés par leur jeu au point d’oublier qu’ils 

interprétaient des personnages. Ce zèle émotionnel 

n’était pas sans effet sur le public, qui réagissait 

avec intensité, jusqu’à se jeter dans la rue en 

criant : « Arrêtez la tyrannie ! » Vu de nos jours, 

ce théâtre pourrait être qualifié de théâtre 

d’amateurs, et à juste titre car ce théâtre 

révolutionnaire de l’Hétairie comprenait des 

comédiens amateurs, de jeunes élèves âgés de 15 à 

18 ans, dont le jeu scénique demeurait limité et 

peu maîtrisé. Il est clair que, dans ces conditions, 

le théâtre, l’art interprétatif ou même la 

dramaturgie passaient au second plan, au profit de 

l’instrumentalisation du théâtre comme outil de 

propagande au service de la cause phanariote et de 

son projet de libération nationale. 

       On ne peut pas nier le rôle de la dramaturgie 

dans ces périodes mouvementées des pays 

roumains. Bien au-delà d’un simple 

divertissement, le théâtre a contribué à attiser les 

esprits révolutionnaires. L’écrivain Nicolae 

Filimon souligne cette dimension dans ses écrits, 

affirmant que la révolte menée par Tudor 

Vladimirescu en 1821 « est due aux idées de 

liberté et d’héroïsme que les jeunes Roumains ont 

puisées dans les pièces La Mort de César, Achille, 

Timoléon et Hécube »4 (ma traduction) (Massoff, 

1961 : 102). 

       L’intervention des troupes ottomanes mit 

brutalement fin à la révolte de Tudor 

Vladimirescu, qui fut capturé puis assassiné. Bien 

que réprimés, ces événements laissèrent une 

empreinte profonde dans l’esprit des gens. Ils 

éveillèrent une soif de liberté qui mûrit au cours 

des décennies suivantes et se concrétisera avec la 

Révolution de 1848. À ce sujet, Mihail 

Kogălniceanu soulignait l’importance fondatrice 

de 1821 : « Aux événements de 1821, nous devons 

tout progrès accompli depuis lors, car ils ont 

 
4 «…o datorăm în mare parte ideilor de libertate și eroism 

culese de junii români din piesele Moartea lui Cezar, Achil, 

Timoleon și Ecuba». 



 

 

HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

30 

réveillé l’esprit national jusque-là assoupi»5 (ma 

traduction) (Massoff, 1961 : 103). 

       De l’importance de la révolte de Tudor 

Vladimirescu et de ces effets dans la conscience 

du peuple en parle également Pompiliu Eliade : 

 

Quel que fut le but de la Revolution de Tudor 

Vladimirescu, qu’elle ait été dirigée contre 

l’aristocratie en général, ou contre les Grecs, 

ou contre la Sublime Porte, – le fait que des 

boyards projetant une révolution, s’associent à 

des paysans, avant même que l’insurrection 

ait éclaté, lorsqu’on aurait pu prendre ses 

mesures et l’étouffer à sa naissance, – est de 

la plus haute importance et bien 

caractéristique pour l’époque. (Eliade, 1898 : 

391)  

 

       Il reste incertain si, pendant la révolte, le 

théâtre de Cișmeaua Roșie a poursuivi ses 

activités, peut-être sous une autre forme ou dans 

une certaine clandestinité. Ce qui est certain, en 

revanche, c’est que les patriotes de l’époque ont su 

camoufler leur action politique derrière la façade 

d’activités culturelles, notamment en fondant des 

sociétés semi-secrètes. Celles-ci jouèrent un rôle 

crucial dans la diffusion des idées de réforme et de 

renversement de l’ordre féodal, tout en préparant à 

plus long terme le projet d’unité nationale. Parmi 

ces associations, on peut citer la Société littéraire, 

fondée à Brașov, et la Société philharmonique de 

Bucarest. Ces cercles culturels ont en réalité 

constitué les premières structures organisées qui 

allaient jeter les bases du théâtre national roumain, 

en associant littérature, art dramatique et 

engagement civique. 

       La Société littéraire et politique de Brașov 

réunissait certaines des figures les plus influentes 

de l’époque, déterminées à conjuguer aspirations 

politiques et projet culturel, notamment en 

 
5 « Întâmplărilor din 1821 suntem datori cu orice propășire 

ce am facut de atunci, căci ele ne-au deșteptat spiritul 

național ce era adormit ». 

œuvrant pour le développement de la langue 

roumaine. Les membres les plus jeunes étaient 

invités à contribuer à l’enrichissement de la langue 

en traduisant des ouvrages grecs, dans le but de 

constituer un dictionnaire de la langue roumaine. 

Fondée en 1827, à un moment charnière marqué 

par le démantèlement progressif du système féodal 

dans les principautés roumaines, la Société 

littéraire rassembla des hommes de lettres comme 

Dinicu Golescu et Ion Heliade Rădulescu. 

       Le rôle de Ion Heliade Rădulescu dans le 

développement du théâtre roumain est souvent 

sous-estimé. Son action en faveur de la 

modernisation de la culture roumaine a eu un 

impact indirect mais essentiel sur l’émergence 

d’une véritable scène théâtrale nationale6. En tant 

que fervent défenseur de l’éducation et de l’usage 

du roumain comme langue littéraire, il a créé un 

climat intellectuel propice à la naissance d’un 

théâtre autochtone. Ce cadre a ouvert la voie à des 

dramaturges qui ont pu s’inspirer de ses efforts 

pour développer un théâtre roumain distinct, à la 

fois enraciné dans la culture nationale et ouvert 

aux influences européennes. Par ailleurs, Heliade 

Rădulescu s’est donné comme but d’enrichir la 

langue par ses nombreuses traductions d’œuvres 

littéraires étrangères (p. ex. de Lamartine et de 

Boileau).  

 

Plus que toute autre activité s’imposa la 

traduction. Elle venait compenser l’absence 

d’une littérature en langue roumaine et 

répondre au goût des lectures qui avaient 

découvert le plaisir de la lecture et avaient de 

nouvelles attentes. Et l’inverse fut tout aussi 

valable. Les traductions ont modelé et 

diversifié le goût, préparant, préparant le 

 
6 Le programme de la Société littéraire se trouvait dans la 

préface du livre de Grammaire (Gramatica) de I. Heliade 

Rădulescu, qui promouvait entre autres la création d’un 

théâtre national avec une dramaturgie propre et le 

développement d’une culture nationale. 



 

 

HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

31 

lecteur pour la réception d’une littérature en 

langue roumaine. (Bordei-Boca, 2022 : 302) 

 

       À la fin du XVIIIe siècle, les premières 

traductions de pièces de théâtre en roumain furent 

entreprises par des intellectuels passionnés de 

littérature, sans que l’idée d’une représentation 

scénique ne soit nécessairement envisagée. Ces 

traductions, souvent faites pour le plaisir de la 

lecture ou dans un but éducatif, marquent 

néanmoins les premiers pas de la dramaturgie 

roumaine. Le mérite d’avoir encouragé ces 

initiatives revient à des figures majeures de la vie 

culturelle de l’époque, notamment Gheorghe 

Asachi en Moldavie et Ion Heliade Rădulescu en 

Valachie. Les textes traduits provenaient 

principalement de la littérature française et 

italienne, mais passaient fréquemment par le filtre 

de la langue grecque, encore très présente dans les 

milieux éduqués. 

       Parallèlement à ces traductions, un intérêt 

croissant se manifesta pour la création d’une 

dramaturgie originale en langue roumaine, jetant 

ainsi les bases d’un théâtre national. Le plus 

ancien texte dramatique connu en roumain, destiné 

à être utilisé dans le cadre des spectacles de 

collège, est une pièce unique et remarquable dans 

la littérature roumaine : il s’agit de Occisio 

Gregorii Vodae in Moldavie tragedice expressa 

(Uciderea lui Grigore Vodă in Moldova), une 

farce tragique ou parodie anonyme inspirée par la 

mort du voïvode Grigore III Ghica, exécuté en 

1777 sur ordre de la Sublime Porte pour avoir 

défendu les intérêts moldaves contre l’annexion de 

la Bucovine par l’Empire des Habsbourg. Rédigée 

vers 1780, cette pièce est multilingue – en 

roumain, latin, hongrois, allemand et romani 

(langue des Roms) –, ce qui reflète la diversité 

culturelle de la Transylvanie à cette époque. Les 

indications scéniques en latin, similaires à celles 

que l’on trouve dans les mystères médiévaux, 

suggèrent « que le texte a été joué dans le cadre du 

carnaval, par les élèves de l’école de Blaj, 

lesquels, comme nous l’avons vu déjà dès 1755, 

s’exerçaient à l’organisation de spectacles 

théâtraux»7 (ma traduction) (Massoff, 1961 : 126). 

       En plus de ce texte fondateur, d’autres auteurs 

se sont illustrés dans la création dramatique : 

Costache Conachi composa des comédies cultes 

pour le théâtre de marionnettes, tandis que 

Iordache Golescu rédigea des pamphlets 

dramatiques à forte valeur documentaire. Enfin, en 

1826, c’est avec un poème pastoral (églogue) écrit 

par Timotei Cipariu que fut inauguré le théâtre 

roumain de Blaj, soulignant une fois de plus 

l’importance des milieux scolaires et 

ecclésiastiques dans l’émergence du théâtre 

roumain moderne (Faifer, 2008 : 20-21). 

       Comme on peut le constater, jusqu’au tout 

début du XIXe siècle, la dramaturgie roumaine 

manquait encore d’originalité propre, tant sur le 

plan des sujets traités que de la construction 

dramatique elle-même, souvent maladroite ou 

inachevée. Dans ce contexte, l’intérêt marqué pour 

la traduction de pièces de théâtre européennes était 

pertinent, mais aussi nécessaire. Au-delà de la 

seule curiosité littéraire, cet engouement répondait 

à une nécessité sociale plus large : le besoin, pour 

la bourgeoisie émergente, de développer sa propre 

culture, en tant qu’instrument de légitimation 

sociale et de renforcement de son influence. Le 

théâtre devenait ainsi un vecteur de modernisation, 

un moyen pour cette classe montante d’affirmer sa 

place dans l’espace public, en s’appropriant des 

formes artistiques perçues comme porteuses de 

valeurs éclairées et de progrès. 

 

 

 
7 « …ne mai îndeamnă să presupunem că textul a fost 

jucat în cuprinsul carnavalului, de către elevii școlii din Blaj, 

care, cum am văzut încă din 1755 se încercau în organizarea 

unor spectacole de teatru ». 



 

 

HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

32 

LE RÔLE DES SOCIÉTÉS LITTÉRAIRES, 

FONDEMENT DE PROGRÈS  

ET D’ÉMANCIPATION 

 

       La guerre turco-russe de 1828, qui s’acheva 

par la capitulation de l’Empire ottoman et fut 

suivie du traité d’Andrinople en 1829, marque un 

point d’inflexion majeur dans l’histoire des 

principautés roumaines. Tandis que la Grèce 

obtenait son indépendance, la Valachie et la 

Moldavie, bien qu’encore formellement vassales 

de l’Empire ottoman, accédaient à une autonomie 

renforcée sous la protection de la Russie. Ce 

changement géopolitique déclencha une véritable 

effervescence sur les plans social, politique et 

économique, ouvrant la voie vers la lutte de 

libération sociale et nationale. 

       Dans le cadre de cette dynamique 

réformatrice, fut instauré le Règlement organique 

(Regulamentul organic), considéré comme la 

première forme de constitution moderne dans les 

pays roumains. Bien que critiqué plus tard par les 

révolutionnaires de 1848, en raison de son 

caractère conservateur et de ses limites en matière 

de droits civiques, ce texte fondamental a 

néanmoins posé les bases de l’organisation 

administrative, juridique et sociale de l’État 

roumain moderne. 

       Cette période coïncide, on l’a vu, avec une 

nouvelle phase de développement pour le théâtre 

roumain, marqué par un renouvellement esthétique 

et linguistique. L’un des changements les plus 

significatifs fut la proclamation du roumain 

comme langue officielle, désormais introduite 

dans l’enseignement et intégrée au programme 

scolaire. Le théâtre, jusque-là souvent multilingue 

ou dominé par des influences étrangères, bénéficia 

de cette promotion de la langue nationale. Le 

Règlement organique contenait d’ailleurs des 

dispositions spécifiques concernant l’organisation 

du théâtre, preuve de l’intérêt porté à la culture 

dans les réformes. Fait notable : certains des 

rédacteurs du texte, comme Dinicu Golescu, 

étaient également membres de la Société littéraire, 

ce qui montre l’articulation étroite entre projet 

politique et renouveau culturel. 

       Deux journaux importants voient le jour, 

chacun doté d’un supplément culturel : Le 

Courrier roumain (Curierul românesc) à Bucarest, 

animé par Ion Heliade Rădulescu, et L’Abeille 

roumaine (Albina românească), à Iași, dirigée par 

Gheorghe Asachi. Autour de ces deux publications 

se cristallise une vie culturelle intense en Valachie 

et en Moldavie, favorisant l’émergence d’un 

espace public intellectuel. Très vite, ces deux 

figures de proue entrent en contact avec George 

Barițiu, en Transylvanie, homme politique et 

journaliste porteur d’idées réformatrices. Ces 

initiateurs mettent aussi leurs publications au 

service de la diffusion de la création théâtrale 

roumaine, leurs colonnes donnant à lire les 

premiers textes dramatiques. Cette période marque 

une phase de transition entre les anciennes 

traditions féodales et les nouvelles pratiques 

culturelles et sociales de la bourgeoise naissante. 

Au cœur de cette effervescence, la culture joue un 

rôle moteur dans la société. 

       La nouvelle classe intellectuelle progressiste 

des principautés roumaines était encouragée à 

produire des œuvres littéraires, en s’inspirant des 

modèles venus d’Europe occidentale. Cette 

dynamique, bien qu’indispensable à la 

modernisation culturelle, comportait néanmoins 

un risque majeur : celui que l’enthousiasme 

imitatif contrarie l’originalité de création. Les 

encouragements à écrire venaient surtout de 

Heliade Rădulescu qui dans Le Courrier roumain 

exhortait les intellectuels à une activité littéraire et 

à une dramaturgie propre. 

       La Société littéraire, fondée en 1827 et 

revitalisée en 1831 par la Société philharmonique, 

poursuivait un double programme, l’un public, 

orienté vers la promotion de la culture et de la 

langue roumaine, et l’autre secret, à forte teneur 

politique. Parmi les objectifs de ce programme 

clandestin figuraient notamment la 



 

 

HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

33 

démocratisation de l’enseignement – par sa 

gratuité – et la création d’un théâtre national, 

entendu à la fois comme une dramaturgie 

proprement roumaine et comme une institution 

théâtrale autonome, porteuse de valeurs 

nationales. Ce projet culturel et identitaire ne se 

concrétisera pleinement qu’en 1852 avec la 

fondation du Grand théâtre de Bucarest, future 

institution du Théâtre National. Cette réalisation 

répondait à une vision progressiste portée par les 

membres de la Société philharmonique, en 

particulier Ion Heliade Rădulescu, pour qui le 

théâtre doit jouer un rôle social fondamental dans 

le progrès moral et intellectuel de la nation. Dans 

la lignée des philosophes des Lumières, qui 

voyaient dans l’art un outil de transformation 

sociale, Heliade considère le théâtre comme un 

moyen d’éveil collectif, capable d’ouvrir la voie 

vers le développement national et, à terme, vers 

l’acquisition de la liberté politique :  

 

Lorsque les mœurs des peuples se sont 

altérées, lorsqu’elles se sont gangrenées, alors 

les théâtres, de concert avec l’instruction 

publique, ont redressé la morale de la société 8 

(ma traduction). (Massoff, 1961 : 145) 

 

       L’émergence d’un théâtre national roumain 

s’est faite par étapes successives, entrecoupées de 

pauses réflexives, de remises en question, mais 

aussi de reprises enthousiastes et pleines d’élan. À 

cette construction progressive ont également 

contribué les influences du théâtre français, très 

présent dans la formation des jeunes intellectuels 

roumains. Les lectures de Voltaire, Victor Hugo, 

Lamartine ou Béranger faisaient l’objet de 

discussions passionnées, forgeant ainsi une culture 

européenne qui nourrissait les aspirations 

artistiques et politiques locales. 

 

 
8 « Când s-au îmbolnăvit obiceiurile noroadelor, când s-au 

cangrenat, atunci teatrele, întovărășite cu instrucția publică, 

au îndreptat moralul societății ». 

L’OUVERTURE DE L’ÉCOLE DE 

LITTÉRATURE, DÉCLAMATION  

ET MUSIQUE VOCALE DIRIGÉE PAR 

CONSTANTIN ARISTIA, OU LE DÉBUT  

DE L’ART DRAMATIQUE  

DANS LES PAYS ROUMAINS 

 

       La Société philharmonique, qui commence à 

agir en 1831, ne devient officielle qu’en 1833. 

Pour contourner les restrictions imposées par les 

autorités, notamment celles concernant la création 

d’un théâtre national, ses fondateurs mettent en 

place un stratagème habile. S’appuyant sur les 

dispositions du Règlement organique 

encourageant l’enseignement, ils sollicitent une 

autorisation pour fonder une école de théâtre et de 

musique, officiellement dédiée à l’instruction 

artistique, avec des examens publics de fin 

d’année. Derrière cette initiative pédagogique se 

cachait en réalité une ambition plus vaste : former 

une génération de comédiens capables de porter la 

scène roumaine vers une véritable institution 

nationale. 
       Le but fondamental de la Société 

philharmonique est clairement exprimé dans 

l’article 5 du Règlement organique auquel avaient 

adhéré 43 membres : « La culture de la langue 

roumaine et le progrès de la littérature, ainsi que la 

diffusion de la musique vocale et instrumentale 

dans la Principauté et, à cette fin, la création d’un 

théâtre national 9 (ma traduction) (Massoff, 1961 : 

163). 

       L’annonce de ce projet est publiée le 7 janvier 

1834 dans l’article Societatea filarmonică 

(Courrier roumain), qui informe les lecteurs de 

l’ouverture imminente d’une École de littérature, 

de déclamation et de musique vocale, tout en 

précisant les conditions d’admission. L’article fait 

l’apologie de la valeur éducative du théâtre, 

 
9 « Scopul Societății filarmonice este cultura limbii 

românesti și înaintarea literaturii, întinderea muzicii vocale 

și instrumentale în Principat și spre aceasta formarea unui 

teatru național ». 



 

 

HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

34 

affirmant son rôle essentiel dans la formation 

morale, intellectuelle et esthétique du peuple : 

« Associé à l’instruction publique, te théâtre 

constitue le moyen le plus direct et le plus sûr 

d’extirper les mœurs les plus dégradées et de 

former le goût d’une nation »10 (ma traduction) 

(Massoff, 1961 : 161). 

         On y découvre également une présentation 

enthousiaste de l’art de la déclamation, alors peu 

connu en Valachie, mais décrit comme une 

discipline utile à tous les citoyens, 

indépendamment de leur future profession. Par cet 

article, Heliade Rădulescu et Ion Câmpineanu se 

livrent à une véritable opération de 

communication dans les écoles, afin d’attirer un 

nombre important de jeunes talents susceptibles 

d’être sélectionnés pour l’école d’interprétation 

dramatique. Grâce à cette initiative, la voie vers la 

création d’un théâtre national en Valachie était 

désormais ouverte. 

       Les premières pièces montées dans le cadre de 

cette école furent Le Fanatisme ou Mahomet le 

Prophète de Voltaire et Amphitryon de Molière.  

       Les élèves de Constantin Aristia étaient 

principalement les écoliers du Collège Saint-Sava 

(Sfântul Sava) qui, après leurs cours réguliers, 

allaient s’exercer au jeu d’acteur.  

 

Les meilleurs élèves du lycée Sfântul Sava se 

considéraient fiers de prendre part à 

l’édification de la première scène roumaine ; 

de jeunes gens animés d’un véritable amour 

du théâtre abandonnaient leurs occupations 

pour venir s’asseoir sur les bancs de l’École 

philharmonique, tandis que les professeurs 

sacrifiaient leur temps et leurs intérêts afin de 

se dévouer à la nouvelle institution11 (ma 

traduction). (Massoff, 1961 : 162) 

 
10 « Însoțit cu învățătura publică este cel mai de-a dreptul 

și sigur mijloc de a dărăpăna obiceiurile cele urâte și a forma 

gustul unei națiuni ». 
11 « Cei mai buni elevi de la Sfântul Sava se socoteau 

mândri de a fi părtași la ridicarea primei scene române, tineri 

       Ils apprenaient comment marcher, se tenir le 

corps et les bras, comment déclamer et maîtriser la 

voix en fonction des émotions et des situations 

dramatiques. Les pièces mises en scène dans ce 

cadre incluaient Zaïre de Voltaire, Brutus et 

Oreste de Vittorio Alfieri, ainsi qu’Amphitryon et 

L’Avare de Molière – un répertoire varié, dominé 

toutefois par l’influence du théâtre français. 

       Aristia appliquait une méthode pédagogique 

personnelle, inspirée de son expérience à Paris et 

nourrie également par sa lecture des principaux 

traités sur l’art dramatique. Sa méthode reposait 

sur plusieurs piliers : la lecture expressive en prose 

et en vers, l’analyse approfondie des personnages, 

et un jeu aussi naturel que possible, bannissant les 

excès rhétoriques. Parallèlement, Heliade 

Rădulescu enseignait dans cette même école 

l’éloquence, le style et l’histoire de la littérature. 

Constantin Aristia demeure une figure marquante 

de l’école de déclamation roumaine, et son 

initiative de fonder la première école d’art 

dramatique en Valachie a permis de former les 

premiers acteurs professionnels roumains et de 

jeter les bases d’un théâtre cultivé et structuré dans 

la région. Parmi ses élèves figurent des 

personnalités influentes comme Costache 

Caragiale et Eufrosina Popescu. En parallèle de 

son activité pédagogique, Constantin Aristia a 

également contribué à l’enrichissement de la 

littérature dramatique roumaine par la traduction 

d’œuvres majeures, telles que L’Iliade d’Homère 

et plusieurs pièces d’Alfieri. Par ces traductions, il 

a introduit des styles et des formes dramatiques 

européens, influençant durablement les premiers 

dramaturges roumains dans leur quête d’un théâtre 

national authentique. 

       La Société philharmonique mit fin à ses 

activités en 1838. Bien qu’elle se soit présentée 

comme une initiative culturelle, son objectif 

profond était d’ordre politique. Après sa 

 

cu dragoste de teatru își părăseau ocupațiile și veneau să se 

așeze pe băncile școalei filarmonice, profesorii își jertfeau 

timpul și interesele spre a se devota noului așezământ ». 



 

 

HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

35 

dissolution, même ses détracteurs reconnurent à 

quel point elle avait été importante pour la culture 

roumaine, pour le théâtre et pour la langue 

roumaine. Si la Société philharmonique n’a pas 

directement fondé une dramaturgie roumaine 

originale, elle a néanmoins permis aux 

intellectuels de comprendre que les traductions 

elles-mêmes pouvaient avoir une valeur littéraire 

et servir d’outil pour revivifier et moderniser la 

langue roumaine. 

       L’influence de la Société philharmonique 

s’est fait sentir bien au-delà de la Valachie, en 

particulier en Moldavie et en Transylvanie, où son 

activité a contribué à renforcer les liens entre les 

hommes de lettres. Grâce à ces échanges, un 

sentiment d’unité culturelle et linguistique s’est 

formé avant même l’union politique. À l’époque, 

bien que la Moldavie et la Valachie fussent 

voisines et habitées par un même peuple 

partageant la même langue, les contacts entre les 

populations restaient rares. 

       Un moment symbolique eut lieu en 1836, 

lorsque Ion Heliade Rădulescu, George Barițiu et 

Timotei Cipariu, venus de Transylvanie, se 

rencontrèrent à Bucarest à l’occasion d’un 

spectacle donné par la Société philharmonique. 

Cette rencontre fut l’occasion d’un échange 

d’idées sur les réalités politiques, économiques, 

sociales et culturelles des différentes régions, et 

contribua à préparer le mouvement révolutionnaire 

de 1848. Marqués par cette expérience, Barițiu et 

Cipariu encouragèrent le développement du 

théâtre en Transylvanie et soutinrent la publication 

des premières critiques théâtrales dans des 

journaux tels que Le Courrier (Curierul) ou La 

Gazette du théâtre (Gazeta Teatrului). 

       Durant la période du Règlement organique, 

grâce à l’action de la Société philharmonique, les 

fondations du théâtre roumain moderne furent 

solidement posées : la langue roumaine fut 

proclamée langue officielle et l’enseignement en 

roumain fut progressivement institutionnalisé. 

Toutefois, le développement du théâtre fut freiné 

par de nombreux obstacles structurels, liés 

notamment à la persistance du système féodal. 

Nombre de boyards, peu favorables aux idées de 

renouveau, s’opposaient activement à toute forme 

de transformation sociale, craignant qu’elle ne 

remette en cause leurs privilèges. 

 

LE STATUT DE L’ARTISTE  

ET LA PROFESSIONNALISATION  

DU MÉTIER DE COMÉDIEN 

 

       Il est difficile de parler d’un véritable statut de 

comédien dans les pays roumains au cours de la 

seconde moitié du XVIIIe siècle, car le métier 

d’acteur professionnel n’existait pas encore en tant 

que tel. L’historien Ioan Massoff, dans son 

ouvrage Teatrul românesc. Privire istorică, 

qualifie ceux qui montaient sur scène à cette 

époque de dilettantes – des amateurs passionnés, 

sans formation spécifique ni statut reconnu. Ce 

n’est qu’avec l’émergence de la Société 

philharmonique et la formation des premiers 

comédiens tels que Ion Curie, Costache Caragiali 

ou Eufrosina Popescu, que l’on peut véritablement 

parler de professionnalisation du métier de 

comédien en Roumanie. 

       De manière paradoxale, ce sont les troupes 

étrangères, notamment hongroises et allemandes, 

qui ont offert les premières représentations 

théâtrales structurées sur le territoire des 

principautés roumaines. Ce mouvement venu de 

l’extérieur a servi de source d’inspiration pour les 

intellectuels roumains, notamment en Moldavie, 

où Gheorghe Asachi organisa en 1816, à Iași, la 

première représentation théâtrale en langue 

roumaine. Il s’agissait de la pastorale Mirtil et 

Hloe de Florian, un texte traduit et adapté, qui ne 

fut toutefois publié qu’en 1850 (Faifer, 2008 : 13). 

Pompiliu Eliade amène des précisions 

intéressantes à ce sujet :  

 

Chloé fut joué par Mme Chubin, née Ghica, 

fille du Hatman, Mirtil par le jeune boyard 



 

 

HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

36 

Constantin Sturdza. Le rideau, d’après un 

modèle italien, représentait Apollon et les 

Musses tendant la main à la Moldavie pour la 

relever…Le succès dépassa, paraît-il, toutes 

les espérances. (Eliade, 1889 : 347-348) 

 

       Le théâtre a eu une résonance particulière 

auprès de la jeunesse, notamment parce que les 

premières représentations en langue roumaine ont 

eu lieu dans les collèges. On se souvient ici de la 

plus ancienne représentation connue en roumain, 

organisée en 1755 à Blaj, dans une école dirigée 

par les Grecs-Catholiques. D’autres initiatives 

suivront, comme à Oradea, plus précisément à 

Beiuș, marquant l’extension du théâtre scolaire en 

Transylvanie. À Bucarest, les élèves du Collège 

Saint-Sava ont monté en roumain L’Avare de 

Molière, tandis que les élèves de l’Académie 

grecque, fondée par Șerban Cantacuzino, ont 

également contribué à cette dynamique. C’est de 

cette académie qu’est venu l’un des futurs piliers 

du théâtre roumain, le comédien Costache Aristia. 

Il faut noter que, durant la seconde moitié du 

XVIIIe siècle et le début du XIXe, l’activité 

théâtrale scolaire a joué un rôle fondamental dans 

le développement du théâtre roumain, en 

particulier en Valachie et en Transylvanie, et dans 

une moindre mesure en Moldavie. Les scènes 

scolaires ont ainsi assuré une transition 

progressive d’un théâtre improvisé, joué devant un 

public restreint, vers une forme de théâtre 

organisé, capable de rassembler un public de plus 

en plus large et de mettre les premiers fondements 

d’une culture théâtrale nationale (Massoff, 

1965 :143). 

       Autant en Valachie qu’en Moldavie, les 

écoles étaient majoritairement fréquentées par les 

fils de boyards, qui, malgré leur appartenance à 

l’aristocratie traditionnelle, soutenaient souvent 

les idées des Lumières et, par ce biais, 

encourageaient indirectement le développement du 

théâtre. Toutefois, au début XIXe siècle, le théâtre 

restait un espace masculin : les femmes n’étaient 

pas autorisées à monter sur scène, en raison des 

préjugés sociaux et moraux de l’époque. Les rôles 

féminins étaient donc interprétés par des hommes, 

notamment par Constantin Aristia, acteur 

emblématique de cette période. La première 

femme roumaine connue pour avoir osé briser ces 

tabous fut la comédienne Marghiola Bogdănescu, 

qui a incarné Phèdre dans la tragédie de Racine. 

Son courage a ouvert la voie à d’autres femmes 

artistes. Consciente des obstacles, la Société 

philharmonique a œuvré pour changer les 

mentalités en offrant des bourses aux jeunes filles 

talentueuses, dotées d’une bonne conduite morale 

et soutenues par leurs familles. Ces incitations 

visaient à encourager les femmes à embrasser une 

carrière artistique et à légitimer leur présence sur 

scène. Les élèves de l’école de théâtre étaient 

tenus de suivre une formation rigoureuse : ils 

devaient maîtriser le roumain, le français, la 

déclamation, la danse et le chant. Selon Heliade 

Rădulescu, être comédien ne relevait pas d’un 

simple passe-temps mais d’une véritable vocation 

artistique, nécessitant des qualités multiples, tant 

physiques qu’intellectuelles et émotionnelles, ainsi 

qu’un engagement constant dans le 

perfectionnement personnel. Dans un article, 

Heliade exprimait sa vision ambitieuse du métier : 

 

Il faut avoir constamment à l’esprit l’acteur, 

médiateur entre l’auteur et le public, au même 

titre que le répertoire, la scène et le décor. 

L’acteur doit être cultivé et profondément 

conscient de sa mission. Que de qualités doit 

posséder un seul homme pour que l’on puisse 

dire qu’il est un bon acteur ou un bon artiste ! 

Le talent naturel et l’application, une 

éducation soignée, une formation littéraire, du 

goût, une voix saine, une physionomie 

expressive, et une culture approfondie des 

beaux-arts... L’acteur doit-il comprendre 

parfaitement les poètes les plus illustres et 

s’approprier l’ardeur de leurs sentiments ? 

Doit-il connaître l’histoire pour saisir les 



 

 

HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

37 

caractères et les passions de ceux qu’il 

incarne ? Doit-il être fin connaisseur de la 

littérature ? Doit-il connaître et pratiquer la 

musique et la danse ? Doit-il d’abord 

connaître la théorie de la peinture et de la 

sculpture pour former son goût en matière de 

costume et d’attitudes ? Assurément !12 (ma 

traduction). (Massoff, 1961 : 187) 
 

       Ce n’est que plusieurs années après 

l’institutionnalisation du théâtre dans les 

principautés roumaines que l’on a pu 

véritablement parler du métier de comédien au 

sens professionnel du terme. Matei Millo, grâce à 

son talent exceptionnel, son abnégation et à son 

interprétation magistrale de Chirița, personnage 

créé par son ami Vasile Alecsandri, est parvenu à 

faire reconnaître l’art de l’interprétation scénique 

comme une composante essentielle du théâtre. 

       Chirița est devenue une figure emblématique 

du théâtre roumain du XIXe siècle. Ce personnage 

féminin incarne une caricature de la petite 

noblesse moldave aspirant à la sophistication 

française, mais incapable de renoncer à ses 

manières provinciales. Il s’agit d’un personnage 

comique et satirique, pris entre l’imitation 

superficielle de la culture parisienne et l’ancrage 

dans les habitudes locales, créant un décalage 

savoureux entre l’apparence et l’essence, entre ce 

que l’on veut paraître et ce que l’on est vraiment. 

 
12 « Cată să avem în vedere pe actor, mijlocitor între autor 

si public – pe lângă repertoriu, scenă și decoruri. Actorul 

trebuie să fie cult și pătruns de misiunea sa. Câte trebuiesc 

adunate într-un om ca să se poată zice că este actor sau artist 

bun ! Talent și aplicarea firească, o creștere mai îngrijită, 
învățătură ca orice literator, gust, glas sănătos, fizionomie 

interesantă și o cultivare foarte cu silintă, a multora dintre 

artele frumoase… Trebuie un actor să înțeleagă foarte bine 

pe poeții cei mai vestiți și să-și însușească sentimentele lor 

cele înflăcărate ? Trebuie să cunoască bine istoria, ca să ne 

înfățișeze caracterul și patimile persoanei cu care se 

îmbracă? Trebuie să fie un bun cunoscător de literatură ? 

Trebuie să cunoască și să știe muzica și danțul ? Trebuie să 

cunoască întâi teoria picturii și a sculpturii, ca să-și formeze 

gustul îmbrăcămintei, al pozițiilor ? Negreșit ! ». 

       Même aujourd’hui la pièce Chirița în 

provincie, par exemple, se contente d’un succès 

important, car elle fait écho à une période qui a 

mis les basses de la culture roumaine et a semé les 

graines du théâtre roumain. 

       Le décalage entre la Moldavie et la Munténie 

au XIXeme siècle sur le plan économique, social et 

politique eut des conséquences sur le 

développement culturel de la Moldavie. Le 

retardement de l’épanouissement culturel et du 

théâtre en langue roumaine est lié entre autres à la 

mise en pratique tardive du Règlement Organique 

en Moldavie qui eut un impact incontestable sur 

l’essor de la bourgeoisie. Cette déficience 

identitaire ouvre la voix en Moldavie au théâtre 

étranger, notamment celui français, pour lequel les 

boyards éprouvent une appétence grandissante. Le 

théâtre devient facteur civilisateur, la culture laisse 

le champs libre à l’émancipation du peuple et la 

langue française s’insère dans le milieu bourgeois. 

 

Afin de ne pas rester en retrait par rapports au 

citadins, Chirița se déplace vêtue en amazone, 

engage un précepteur de français pour son fils 

Guliță, a elle-même appris le français 

traduisant dans la langue de Molière des 

expressions roumaine intraduisibles telles 

que : « boire une cigare », « tambour 

d’instruction », « pour les fleurs de coucou », 

« parler comme l’eau ». [...] L’héroïne est 

regardée davantage avec sympathie qu’avec 

aversion, le seul but de l’auteur étant de 

susciter le rire13 (ma traduction). (Piru, 1994 : 

62) 

 

 
13 « Ca să nu rămână mai prejos de cei de la oraș, Chirița 

umblă îmbrăcată în amazoană, are preceptor de franceză 

pentru odrasla ei, Guliță, și a învățat ea însăși franțuzește, 

traducând în limba lui Molière expresiile românești 

intraductibile “boire une cigare”, “tambour d’instruction”, 

“pour les fleurs de coucou”, “parler comme l’eau”. [...] 

Eroina e privită mai mult cu simpatie decât cu aversiune, 

unicul scop al autorului fiind hazul ». 



 

 

HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

38 

       Ironiquement, bien qu’Alecsandri fût critique 

envers l’influence excessive de la culture 

française, sa pièce et son humour rappellent, à 

bien des égards, le théâtre de Molière, notamment 

dans l’usage du comique de situation et de 

langage, et dans la critique sociale par le rire.  

 

Alecsandri a commencé à écrire dans le genre 

dramatique, sans aucun doute aussi par 

obligation de donner un répertoire au théâtre 

de Iași, après avoir pris sa direction en 1840, 

avec Negruzzi et Kogălniceanu. Ses pièces ne 

pouvaient alors avoir qu’un caractère 

fonctionnel, inhérent à leur finalité 

immédiate, qui était d’attirer le public vers un 

théâtre nouveau, expérimental en quelque 

sorte. […] La notion de propriété littéraire 

n’existant pas ou ayant un contenu platonique, 

personne ne faisait aucune distinction entre le 

produit original et l’imitation, la traduction, 

l’adaptation, et la localisation14 (ma 

traduction). (Micu, 1994 : 198-199)  

        

       Certes, la naissance d’une dramaturgie propre 

était essentielle, mais le contexte culturel était 

confronté à une réalité dont un dramaturge comme 

Vasile Alecsandri était obligé de tenir compte : 

l’influence du théâtre français était impossible 

d’être évitée, et elle était même bénéfique pour le 

développement ultérieur du théâtre roumain. 

Molière représentait un modèle pour Alecsandri, 

concernant la construction dramatique des pièces 

et des personnages. L’apparition et la constitution 

d’une école d’art dramatique dans les pays 

 
14 « În genul dramatic, Alecsandri a început să scrie, fără 

îndoială, și din obligația de a da teatrului din Iași, după 

asumarea direcției lui, în 1840, alături de Negruzzi și 

Kogălniceanu, un repertoriu. Piesele sale nu puteau avea 

atunci decât un caracter funcțional, inerent finalității lor 

imediate, care era aceea de a atrage public spre un teatru 

nou, experimental într-un fel. […] Noțiunea de proprietate 

literară neexistând sau având un conținut platonic, nimeni nu 

făcea nicio distincție între produsul original și imitație, 

traducere, adaptare, localizare ». 

roumains auraient été impensables sans l’exemple 

de l’école de théâtre français et des troupes 

françaises de théâtre qui ont sillonné les pays 

roumains depuis le XVIIIème siècle. 

       Grâce à ces étapes incontournables et au talent 

inouï, à travers le rôle de Chirița, Matei Millo, a su 

donner au théâtre roumain une dimension 

nouvelle, mêlant satire sociale et virtuosité 

d’acteur, tout en contribuant à l’affirmation d’un 

théâtre national original et ancré dans les réalités 

roumaines. 

       Bien plus tard, vers la fin du XIXe siècle, et 

tout au long du XXe, les artistes roumains ont 

commencé à bénéficier de rayonnement dans 

l’espace francophone. Des comédiennes comme 

Elvire Popesco (1894-1993), Marie Ventura 

(1888-1954) et Génica Athanasiou, née Eugenia 

Tănase (1897-1966), ont fait carrière à Paris en 

certifiant la qualité de l’école d’art interprétatif 

roumain qui méritait d’être connue au niveau 

européen. Cet exemple démontre que même s’il y 

avait encore un long chemin à faire du point de 

vue esthétique, institutionnel, etc., les efforts 

précédents des hommes de lettres, des militants, 

des artistes amateurs ont jeté les bases de ce qu’on 

appelle aujourd’hui le théâtre roumain. 

       Malgré la filiation avec la langue française, la 

diffusion de la dramaturgie roumaine dans 

l’espace francophone a été beaucoup plus difficile 

à cause des événements politiques qui ont marqué 

le pays ainsi que l’Europe. L’œuvre de Ion Luca 

Caragiale (1852-1912), connu comme le 

dramaturge « national » a fait exception.  

 

En 1943 était paru chez Didier un volume 

sous le titre Théâtre, contenant Une lettre 

perdue (1884) et Le père Leonida et la 

réaction (1880), tr. par Edmond Bernard dans 

la collection « Œuvres représentatives des 

lettres étrangères ». (Guéna & Chevrel, 2019 : 

13).  

 



 

 

HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

39 

       Eugène Ionesco, qui considérait Ion Luca 

Caragiale un précurseur du théâtre de l’absurde, a 

traduit dans les années 1950 avec Monica 

Lovinescu (journaliste à la Radio Free Europe) les 

deux pièces Une nuit orageuse et M’sieu Léonida 

face à la réaction, tandis que Monica Lovinescu 

traduit seule Une lettre perdue, réussissant par leur 

notoriété de donner de la visibilité européenne au 

dramaturge emblématique des Roumains. 

 

EN GUISE DE CONCLUSION 

 

       Un article publié en 1840 dans Dacia litéraire 

(Dacia literară) a provoqué une onde de choc 

dans le monde culturel roumain en formulant une 

critique pénétrante de l’état du théâtre national. 

Signé par le jeune Mihail Kogălniceanu, le texte 

intitulé Introducție (Introduction) – article 

program de la revue Dacia literară, cité par Ioan 

Massoff dans Teatrul Românesc. Privire istorică. 

De la obârșie până la 1860, dresse un constat 

lucide : selon lui, les efforts des comédiens 

roumains n’avaient pas encore abouti à la création 

d’un véritable mouvement théâtral en langue 

roumaine, avec un répertoire original et une 

dramaturgie proprement nationale. Kogălniceanu 

ajoute cependant que le public roumain 

manifestait un désir croissant d’assister à des 

représentations dans sa propre langue, même s’il 

manquait encore de formation artistique. Le goût 

du public, note-t-il, se portait davantage sur le 

spectacle et l’émotion immédiate que sur la qualité 

intrinsèque de l’acte théâtral. Ainsi, le succès 

populaire ne signifiait pas nécessairement une 

appréciation critique ou esthétique. L’auteur 

déplore également que la haute société continuait 

de privilégier les représentations françaises, 

confirmant la suprématie culturelle de la France 

dans les cercles aristocratiques. Le théâtre 

roumain, en revanche, peinait à s’imposer et 

rivalisait davantage avec les spectacles de cirque, 

attirant un public populaire en quête de 

divertissement plus que de réflexion. 

Kogălniceanu critique sévèrement les conditions 

de production des pièces :  
 

Les pièces sont mal choisies, mal divisées et 

mal montées ; l’illusion scénique n’est pas 

respectée ; quand le jeu des acteurs – si ce 

n’est pas celui de tous, du moins celui de la 

plupart – est mauvais, les décors et les 

costumes devraient au moins être beaux et en 

accord avec le contenu des pièces ; mais c’est 

tout le contraire : souvent, on voit apparaître 

sur scène, dans toute leur absurdité, les 

anachronismes les plus flagrants ; des 

costumes, des personnages séparés par des 

siècles entiers se rencontrent dans les 

représentations roumaines.15 (ma traduction). 

(Massoff, 1961 : 240) 
 

       Cet article, d’une portée esthétique et critique 

inédites pour l’époque, a eu un écho considérable. 

Mihai Eminescu, plusieurs décennies plus tard, en 

reconnaît l’importance. Dans sa jeunesse, en 1868, 

à l’initiative de Mihail Pascaly, il traduit l’ouvrage 

L’Art de la représentation dramatique du critique 

allemand H.T. Rötscher et il choisit d’utiliser le 

texte de Kogălniceanu comme préface à la 

traduction, lui conférant ainsi le statut de texte 

fondateur de la critique théâtrale roumaine. 

       Dans Le Cas Wagner, Nietzsche évoque l’un 

des célèbres dictons de l’acteur français Talma et 

l’applique non sans sarcasme à Richard Wagner, 

qu’il décrit davantage comme un acteur que 

comme un véritable musicien : « On est acteur 

parce qu’on devance l’humanité sur un point : ce 

qui est censé produire l’effet de la vérité ne doit 

 
15 « Piesele sunt rău alese, sfâșiate și rău întocmite ; iluzia 

scenei nu este observată ; când jocul actorilor, de nu al 

tuturor, dar sigur al celor mai mulți este prost, decorațiile 

costumele, măcar, ar trebui a fi frumoase și analoge cu 

cuprinsul pieselor ; dar aceasta este cu totul dimpotrivă ; de 

multe ori se înfățișează pe scenă, în tot ridicolul lor, cele mai 

mari anacronisme ; costume, oameni despărțiți prin veacuri 

întregi se întâlnesc în reprezentațiile românești ». 



 

 

HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

40 

pas être vrai. » (Nietzsche, 1980 : 34-35). Selon 

Nietzsche, cette proposition résume parfaitement 

la psychologie de l’acteur, et, ajoute-t-il avec une 

pointe de mépris, probablement aussi sa morale. 

L’idée est que l’art de la scène repose non pas sur 

la véracité, mais sur l’illusion maîtrisée, sur l’effet 

produit, fût-il artificiel. Cette réflexion critique fait 

écho à la pensée de Ion Heliade Rădulescu, pour 

qui l’acteur devait être investi d’une mission 

morale et sociale. L’art de jouer ne devait pas se 

réduire à une performance superficielle, mais 

s’inscrire dans une dynamique éducative, en 

harmonie avec les valeurs et les aspirations de la 

société. 

       L’aube du théâtre roumain moderne a été 

marquée par un véritable parcours de combattant, 

jalonné d’obstacles culturels, linguistiques et 

institutionnels. La construction d’un théâtre 

national et d’une dramaturgie à identité propre ne 

s’est pas faite sans effort, car tout – ou presque – 

restait à créer. Le théâtre roumain naissant 

souffrait de nombreuses lacunes : absence d’une 

langue littéraire suffisamment développée, 

manque d’éducation artistique et théâtrale, carence 

d’écoles de formation dramatique, et surtout 

absence d’un cadre institutionnel stable pour 

structurer l’activité théâtrale. Dans ce contexte, le 

théâtre roumain culte, porteur d’une identité 

nationale, devait se construire patiemment, en 

tenant compte des réalités socio-culturelles 

locales, tout en se nourrissant des modèles 

européens, notamment du théâtre français, avec 

lequel il partageait des affinités de langue et 

d’héritage culturel en raison de la filiation latine. 

       Cette période fondatrice a donc été celle de la 

recherche d’un langage scénique propre, d’une 

dramaturgie originale, et d’un théâtre qui ne soit 

pas seulement un reflet des influences étrangères, 

mais une expression authentique de la société 

roumaine en devenir. 

BIBLIOGRAPHIE 

[1] Bordei-Boca, R. (2023), Latinité et francophonie. 

Histoire et imaginaire roumain, Editions universitaires 
de Dijon, Collection Ecritures, Dijon. 

 

[2] Eliade, P. (1898), De l’influence française sur 
l’esprit public en Roumanie. Les origines. Études sur 

l’état de la société roumaine à l’époque des règnes 

phanariotes, Ernest Leroux, Paris. 

 
[3] Faifer, F. (2008), Incursiuni în istoria literaturii 

dramatice românești – Regăsiri, Universitas XXI, Iași.  

 
[4] Guéna, B., Chevrel, Y. (2019), « Théâtre », in 

Banoun, B., Poulin, I., Chevrel, Y., L'Histoire des 

traductions en langue française XXe siécle, disponible 

sur https://hal.science/hal-02915997v1/document [27 
septembre 2025]. 

 

[5] Massoff, I. (1965), Teatrul românesc. Privire 
istorică. Volumul I. De la începuturi până în 1848, 

Editura Academiei Socialiste România, București. 

 
[6] Massoff, I. (1961), Teatrul românesc. Privire 

istorică. Volumul I. De la obârșie până în 1860, 

Editura pentru literatură, București. 

 
[7] Micu, D. (1994), Scurtă istorie a literaturii 

române, vol. I, Editura Iriana, București. 

 
[9] Nietzsche, F. (1980), Le cas de Wagner suivie 

de Nietzsche contre Wagner, Edition Gallimard, 

Collection Idées, Paris. 
 

[7] Piru, Al. (1994), Istoria literaturii române, Editura 

Grai și suflet – Cultura Națională, București. 

 
[8] Rötscher, H.R. (1841-1846), Die Kunst der 

dramatischen Darstellung. In ihrem organischen 

Zusammenhange wissenschaftlich entwickelt, Wilhelm 
Thome, Berlin, 3 vol. 

 

 

 

 
 

https://hal.science/hal-02915997v1/document

