
     
HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

65 

---65  

 

Abstract 

 

       This paper comparatively analyses two 

contemporary fantasy novels: Michael Ende’s The 

Neverending Story and Răzvan Rădulescu’s 

Teodosie cel Mic, focusing on their distinct 

approaches to world-building, mythopoeia, and 

narrative reflexivity. Ende’s work constructs an 

explicitly allegorical and universal secondary 

world (Fantásia), emphasizing the metaphysical 

power of imagination and the reader's role as a 

saviour. In contrast, Rădulescu employs a subtle 

technique, integrating the fantastic mode into a 

meticulously established urban realism, where 

mythological figures are disguised within the 

texture of contemporary Romanian society. 

       Both authors draw extensively on folk culture, 

mythology, and cultural stereotypes, often utilizing 

irony and sarcasm to reinterpret ancient 

narratives. However, their use of mythological 

blending diverges significantly: Ende’s mixture is 

transparent, appealing to a global audience, while 

Rădulescu’s synthesis is deliberately ethno-centric 

and implicit, requiring the reader to actively 

discern non-native elements within the local 

context. 

 

 

 

 

Keywords: fantasy, fantastic, postmodernism, 

mythology, legends, cultural determinants, 

literature 

 

1. INTRODUCERE 

 

       Literatura speculativă contemporană (care 

oferă libertate abstracției și imaginației) reprezintă 

un laborator narativ complex, în care genurile 

fantastic și fantasy operează o mitopee extensivă 

și realizează o evadare controlată din universul 

major (Tolkien, 2012). În acest articol, voi porni 

de la diferențierea între fantastic și fantasy, unde 

fantasy-ul este un subgen dezvoltat din fantastic. 

Fantasticul prezintă direct lumea magică, în care 

au loc întâmplările, ca fiind o lume adevărată. 

Fantasy-ul prezintă cititorului o lume „reală”, a 

cititorului și o lume fabuloasă, cea a personajelor 

fantastice. Pentru a reliefa relația dintre sursele 

mitologice și literatura fantasy, voi ilustra o 

analiză comparativă a două romane fundamentale 

în spațiile lor culturale respective. Acestea sunt 

Die unendliche Geschichte, tradusă în limba 

română de Yvette Davidescu, cu titlul Povestea 

fără sfârșit (Michael Ende, 2023), și Teodosie cel 

Mic (Răzvan Rădulescu, 2006). În acest articol, 

voi investiga modul în care structurile mitice și 

determinantele culturale sunt utilizate în formula 

postmodernă a subgenului. 

Tipologii mitologice în universul fantasy minor  

la Michael Ende și Răzvan Rădulescu 
●●● 

Mythological Typologies in the Fantasy Imaginary 

between Michael Ende and Răzvan Rădulescu 

Denisa RADU 

West University of Timișoara, SDSU, Humanities, Filology 

E-mail: denisa.radu10@e-uvt.ro 

ORCID: https://orcid.org/0009-0005-9068-3689 

mailto:denisa.radu10@e-uvt.ro


     
HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

66 

       Deși ambele opere se ancorează în tipologii 

mitologice și folclorice, ele utilizează mitul în 

mod fundamental diferit, reflectând ontologii 

narative opuse. Ende îl regenerează într-un univers 

secundar explicit (modul fantasy) pentru a susține 

o pledoarie idealistă despre puterea imaginației 

(ontologie sacrală); în contrast, Rădulescu îl 

demitizează și îl satirizează într-un cadru de 

realism urban (modul fantastic), transformând 

structurile mitice în oglinzi critice ale ipocriziei 

sociale și politice românești (ontologie profană). 

       Voi prezenta în continuare o abordare 

comparativă, care se axează pe identificarea și 

analizarea structurilor narative, respectiv a 

tipologiilor mitologice în cele două romane numite 

mai sus, ca puncte de referință. Comparația se 

structurează pe o parcurgere paralelă a tehnicilor 

diferite pe care Michael Ende și Răzvan 

Rădulescu le folosesc pentru a construi lumile 

fabuloase care se regăsesc în aceste opere literare. 

Voi urmări felul distinct în care cei doi autori 

integrează lumi miraculoase în ficțiunile proprii. 

Cu toate acestea, esențial este de reținut că 

Michael Ende, în Povestea fără sfârșit, își 

construiește o lume fantasy postmodernă, care este 

un subgen dezvoltat din fantastic și care prezintă 

într-un mod mai clar cititorului trecerea de la 

universul major la universul minor. Răzvan 

Rădulescu, în Teodosie cel Mic, descrie o lume 

fantastică în care universul minor este împletit cu 

cel major, fiindcă realitatea prezentată este direct 

cea fabuloasă, care cuprinde elemente reale. De 

aceea, cititorul se lovește de o ezitare vizibilă în 

timpul lecturii operei literare a lui Răzvan 

Rădulescu. 

       În literatura de specialitate găsim trei categorii 

care ajută la identificarea fundamentelor acestor 

tipologii mitologice. Prin distincțiile făcute de 

Todorov, în Introducere în literatura fantastică, 

1973 (Todorov, 1973: 51) și de J. R. R. Tolkien, în 

Despre basme. On Fairy-Stories, 2012 (Tolkien, 

2012: 43), reușim să observăm diferențele clare și 

evidente dintre fantastic, ca gen literar, și fantasy, 

ca subgen literar dezvoltat din cel anterior. Ceea 

ce se adaugă în cazul ambelor romane analizate 

este influența postmodernistă. De altfel, se adaugă 

în acest caz și structura narativă arhetipală, care 

pornește de la Joseph Campbell (Campbell, 2018: 

78), și monomitul prezentat de acesta, respectiv 

dihotomia dintre sacru și profan ilustrată de 

Mircea Eliade (Eliade, 1979). Iar conceptul de 

univers secundar (de univers minor; relația univers 

major-univers minor) este clarificat cu ajutorul lui 

Robert Scholes (1975: 87), care explică felul în 

care cele două lumi depind una de existența 

celeilalte, în special în scrierile care fac parte din 

subgenul fantasy. Așadar, aceste concepte vor 

funcționa mai departe ca instrumente 

metodologice pentru a identifica elementele 

fundamentale ale tipologiilor mitologice și modul 

în care fiecare autor le-a utilizat în mod diferit 

pentru a-și construi universul miraculos. 

       Prin intermediul lumilor fabuloase pe care 

autorii le creează, aceștia testează printr-o 

modalitate formală (în cazul lui Michael Ende) și 

non-formală (în cazul lui Răzvan Rădulescu) 

capacitatea cititorilor de a reuși să vizualizeze 

universul pe care aceștia îl proiectează. La aceste 

universuri și modalități formale, respectiv non-

formale, se adaugă și evenimentele care au loc în 

acest spațiu și timp, care, în cazul romanului 

german în discuție, este imaginar și în continuă 

schimbare. În cazul romanului românesc, timpul și 

spațiul provin din realitatea imediată, fiind 

amestecate pentru a crea o imagine fantastică. 

       „Expresia: unui conținut odată dat, într-o 

formă dată, trebuie să i se găsească, să i se 

descopere, sau să i se vadă forma de expresie 

potrivită1” (Deleuze & Guattari & Maclean, 1985: 

592, trad. mea). Și totuși, pornind de la această 

idee și comparându-i pe cei doi autori în discuție, 

putem spune că lumile lor fabuloase funcționează 

diferit, chiar dacă obiectivul lor este de a epata 

prin intermediul literaturii marginale. În Fantazia 

 
1 „Expression: a content once given, in a given form, one 

must find, discover, or see the form of expression suitable 

to” (Deleuze & Guattari & Maclean, 1985: 592). 



     
HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

67 

lui Michael Ende, universul minor funcționează 

precum o „hartă” a imaginației. Universul acesta 

fantasy este descris de către autor, însă viziunea și 

imaginația cititorului joacă un rol esențial în 

vizualizarea celor descrise. Privind comparativ 

către universul minor împletit cu cel major al lui 

Răzvan Rădulescu, aici fantasticul se leagă de 

realismul urban, fără să prezinte o structură 

ierarhică până la capăt delimitată. După Gheorghe 

Glodeanu, în romanul lui Răzvan Rădulescu, 

întâlnim fantasticul de tip „dinamizat”, adică 

există un amestec al genurilor, de pildă, istorie, 

basm, realism, amestec care are loc prin ironie 

(Glodeanu, 2014: 64). El folosește această 

strategie narativă în mod conștient în cazul 

fantasticului postmodern, care reușește să 

dezintegreze mitul clasic. În urma acestor analize, 

se poate deduce faptul că Michael Ende 

înglobează, în romanul său postmodern, mituri 

care au scopul de a readuce la viață Romantismul 

german, în care basmele au luat amploare și au 

creat un cadru în care fantasy-ul actual se poate 

dezvolta. Abordarea lui Michael Ende se 

ancorează ferm în tradiția Romantismului german, 

căci opera sa este considerată o reîntoarcere la 

valorile Imaginarului ca răspuns la raționalismul 

modern, după cum relatează Frank Schikora, în 

Metaphern des Mangels: Michael Ende 

Phantasien in der Tradition der deutschen 

Romantik (Schikora, 2005: 30-32). De aceea, 

Fantazia nu este doar o lume secundară, un 

univers minor, ci o metaforă a „lipsei” lumii reale. 

În cazul lui Răzvan Rădulescu, se poate identifica 

o integrare a influențelor intertextuale care ajută la 

construcția mecanismului fantastic; fantasticul este 

generat de referințe aluzive, precum referințe 

istorice împletite cu aluzii la situații politice, care 

se ciocnesc de un tratament ludic și profan. 

       Din punct de vedere cultural, acest tip de 

literatură creează o sinteză între elementele 

componente și cele de la care a început această 

tipologie literară. Ele se ancorează în motive 

mitologice și etnice specifice. După J.R.R. Tolkien 

(2012), acest gen fantastic, din care a apărut 

subgenul fantasy, creează lumile secundare. Abia 

în aceste lumi secundare cititorul reușește să 

evadeze din universul major, acesta fiind lumea sa 

de proveniență. În acest subgen fantasy se 

regăsește reconstrucția diferitelor mituri în care 

este folosită narațiunea influențată de curentul 

postmodern, în care linearitatea acțiunilor nu mai 

reprezintă o obligativitate. Curentul literar 

postmodernist rupe linearitatea obișnuită a 

întâmplărilor. 

       Fantasticul clasic este cel care prezintă o lume 

magică drept fiind cea reală (Mendlesohn, 2008: 

31), fără portaluri de trecere dintr-una în cealaltă, 

portalul fiind calea de transpunere din lumea reală 

în cea imaginară. Fabulosul este înglobat în 

narațiune. Fantasticul postmodern menține lumea 

magică prezentă încă de la început, însă 

postmodernitatea literară se arată prin construcția 

personajelor, prin intermediul motivelor literare 

care tind să indice un mesaj satiric și pastișat, care 

se îndreaptă către politicile unui stat sau ale unei 

societăți din care se face parte. Fantasy-ul 

postmodern dezvoltat din cel fantastic permite 

lectorului să identifice universul major în care se 

desfășoară acțiunile personajelor care sunt cititori 

la rândul lor în roman și universul minor prin 

intermediul portalurilor magice. Universul în care 

există personaje fabuloase este cel minor, fiind o 

adâncire, de fapt, a inocenței din universul major 

(Scholes, 1975: 97). De altfel, diferențierea dintre 

universul major și cel minor se regăsește și în 

volumul lui Mircea Cărtărescu despre 

postmodernismul românesc (Cărtărescu, 1999). 

Cărtărescu clarifică într-un mod simplist cele două 

universuri. Universul major este cel care ilustrează 

lumea reală, lumea concretului, a lucrurilor 

palpabile și verificabile. După el, universul minor 

este însă lumea interioară, onirică și cea a 

imaginarului, în care materia are posibilități 

nenumărate de transformare (Cărtărescu, 1999: 

97). Prin urmare, universul major din opera 

literară a lui Michael Ende este cel în care Bastian 

este băiețelul exclus, iar universul minor este 

Fantazia, diferențiere care poate fi observată 



     
HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

68 

datorită subgenului fantasy din care face parte 

romanul. În cazul operei literare a lui Răzvan 

Rădulescu, cele două universuri se împletesc, 

fiindcă romanul este fantastic, iar lumea 

prezentată este direct cea magică, nu există o 

trecere de la lumea reală la cea fabuloasă. 

 

2. STRUCTURI MITICO-FANTASTICE, 

LEGENDARE ȘI DE BASM  

ÎN UNIVERSUL MINOR 

 

       Ambele romane înglobează influențe etno-

culturale din sfera societăților de care aparțin. 

Răzvan Rădulescu reușește să transmită ironia și 

sarcasmul din care societatea românească se 

alimentează în momente de criză pentru a face față 

acestor provocări, iar Michael Ende reușește să 

scoată în evidență mitologia germană, care este un 

amestec de idealism cu evadare în plan oniric. 

Planul oniric reprezintă elementul principal prin 

care Romantismul german a reușit să influențeze, 

datorită basmelor care au dominat curentul literar, 

diferite curente literare care i-au urmat. Răzvan 

Rădulescu se folosește mai puțin de planul oniric 

pentru evadarea din realitatea învecinată, însă el 

îmbină în diverse locuri aceste două planuri, 

pentru a-și crea propria realitate. Michael Ende 

urmărește structura unui basm clasic din perioada 

Romantismului, pe care îl extinde și 

personalizează în cheie postmodernistă. 

 

2.1. Timpul și spațiul mitico-fantastice 

eterne 

 

       În Teodosie cel Mic, de Răzvan Rădulescu, 

putem identifica elemente recurente prezente în 

realitatea imediată, precum orașe numite cu 

toponimele lor proprii; cu toate acestea, doar 

Bucureștiul, care inclusiv în roman reprezintă 

punctul de interes major al narațiunii, se află în 

punctul său actual de pe harta României, cu mici 

imprecizii geografice. Celelalte orașe menționate 

în roman (Petrila, Filiași) se află în realitate în alte 

părți ale țării, mai îndepărtate de București, însă 

pentru a oferi un spațiu amplu întâmplărilor, 

acestea au fost apropiate de punctul incitant și 

problematic. În schimb, în Povestea fără sfârșit, 

de Michael Ende, spațiul în universul major este 

descris așa încât cititorul să aibă o vagă idee 

despre orășelul în care se află protagonistul, fără a 

fi folosite nume în mod specific. Însă, în ceea ce 

privește universul magic (cel minor, cel în care se 

ajunge printr-o „poartă de trecere”), în momentul 

în care se trece în lumea fabuloasă, Fantazia 

începe să aibă o toponimie neobișnuită, care totuși 

îl ajută pe cititor să intuiască într-o oarecare 

măsură ce s-ar putea întâmpla în locul respectiv. 

Astfel, în cazul operei literare a lui Michael Ende, 

toponimia este proiectată în fabulos. Tot în cazul 

acestui roman, spațiul este nedefinit, datorită 

faptului că autorul îl provoacă pe cititor să 

descopere și să își antrezene imaginația. 

Descoperirea constă în infinitul unei lumi 

fabuloase din care face parte protagonistul. 

        Timpul nu este clar definit în cazul niciunuia 

dintre romanele enunțate anterior, ceea ce permite 

lectorului să ancoreze acțiunea într-un timp mai 

îndepărtat sau mai apropiat de momentul lecturii. 

Totodată, acest aspect al timpului reprezintă, 

inițial, o ezitare din partea cititorului, ezitare care 

este de fapt esențială în ceea ce privește fantasticul 

și fantasy-ul, după Todorov: „Fantasticul este 

ezitarea cuiva care nu cunoaște decât legile 

naturale pus față în față cu un eveniment în 

aparență supranatural” (Todorov, 1973: 42). Prin 

urmare, fantasticul este cel care prezintă direct o 

lume fabuloasă care trebuie acceptată, însă 

fantasy-ul arată clar trecerea din lumea adevărată 

în cea magică. 

 

2.2. Mit-basm-legendă. Interferențe fantasy 

 

       Lumea fantastică și cea fantasy își au punctul 

de pornire, de fapt, în basme, legende și mitologii 

(Campbell, 2018: 100). Aceste narațiuni au oferit 

structura narativă universală pentru poveștile cu 

eroi, astăzi ele formând literatura fantastică și 

fantasy. Cele două genuri literare readuc în atenție 



     
HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

69 

simboluri arhetipale și regenerează o lume care are 

nevoie de o dezvoltare, după cum relatează Mircea 

Eliade, în Aspecte ale mitului, 1978. De aceea, 

elementele care formează basmele, miturile și 

legendele s-au dezvoltat apoi în romanele 

fantastice și fantasy. Acestea cuprind simboluri 

specifice, care influențează perceperea mesajului 

transmis, depinzând de arhetipul perceput în 

societatea germană, respectiv românească. Mircea 

Eliade, în Aspecte ale mitului, explică modul în 

care arhetipurile culturale ajută la înțelegerea 

acestor mesaje, oferind coerența ontologiei sacrale 

(Eliade, 1978: 50). Însă, Ivan Evseev ne oferă o 

perspectivă asupra simbolului, care joacă un rol 

esențial în înțelegerea acestor arhetipuri: 

„Simbolul, ca orice alt tip de semn, are funcţia de 

generalizare şi abstractizare a experienţei şi 

cunoaşterii intuitive” (Evseev, 1983: 14). 

Simbolul ilustrează un nivel superior al modului 

de structurare a informaţiei spre care toate 

semnele culturale ce îl formează, în complexitatea 

informaţiei sale, converg. Alături de simbol, 

putem regăsi alegoria, care exprimă deopotrivă 

abstractul, respectiv, noţiunile, ideile prin 

intermediul unei imagini care se creează în 

concret. Aceste elemente ajung să conlucreze și să 

se completeze reciproc, oferind în acest fel 

posibilitatea de a se amesteca, atât în ceea ce 

privește denumirea lor, cât și în ceea ce privește 

morala transmisă (poate fi o singură idee sau mai 

multe). 

       De aceea, basmul se înrudeşte cu legenda şi 

prin denumirea unor basme specifice, precum 

basmele legendare, în care desfăşurarea acţiunii 

care are loc este condiţionată de intervenţia 

divinităţii; pe de altă parte, există şi basme care 

sfârşesc tragic, precum legenda. La nivelul 

basmului, întâmplările se desfășoară clișeic, 

deoarece forțele binelui sunt cele care le vor 

învinge pe cele ale răului. „Geneza basmului din 

succesiunea mit-basm: mitul golit de sens, decăzut 

de pe soclul său legendar, devine simplă naraţiune 

distractivă, adică basm” (Bîrlea, 1976: 137). 

Aşadar, basmul este un mit demitizat, deşi este 

dependent de acesta pentru a exista şi pentru a fi 

formulat. La aceasta se adaugă faptul că, dintre 

mit şi legendă, legenda este mai apropiată de basm 

decât de baza sa în sine, mitul. Basmul se 

diferenţiază totuşi de legendă prin intermediul 

structurii şi compoziţiei sale, deoarece, chiar dacă 

atât în basme, cât și în legende au loc călătorii 

iniţiatice, în basm eroul reuşeşte să se întoarcă la 

poporul său şi să îşi schimbe statutul social. În 

legendă eroul nu se întoarce de unde a plecat. 

       Însă, în ceea ce privește legendele și miturile, 

ele oferă și finaluri deschise, din care nu reiese tot 

timpul că forțele negative ar fi fost în totalitate 

îndepărtate, însă personajul principal care era în 

curs de schimbare și de maturizare ajunge să își 

îndeplinească obiectivul. 

 

În legendă, locul este indicat cu precizie, 

personajele sunt indivizi determinaţi, faptele 

lor au un fundament care pare a fi istoric şi 

posedă însuşiri eroice şi mitul ar fi, în fapt, o 

legendă localizată în regiuni şi timpuri situate 

în afara atingerii umane, personajele fiind 

divine. (Van Gennep, 1996: 39) 

 

       Atât în legende, cât și în mitologie, forțele 

terțe care au avut de-a face cu schimbarea 

protagonistului se retrag pentru o perioadă sau 

dispar cu totul, iar finalul, în unele cazuri, prezintă 

o pedeapsă pe care o are de îndurat personajul 

principal. Așadar, folosim distincția clarificată 

anterior, mit – legendă, pentru a evidenția faptul 

că Michael Ende sacralizează mitul, în timp ce 

Răzvan Rădulescu are o atitudine ironică la adresa 

legendei. 

       Privind către cele două opere literare care sunt 

fundamentul acestei analize, în romanul german se 

regăsesc atât influențe de basm, cât și mitologice. 

Spațiul în care se desfășoară acțiunea din lumea 

magică este dominat de pădure, simbol al visului 

și al mirajului, în care începe aventura 

personajelor din basme și din legende. De 

asemenea, pădurea este inclusă în mitul germanic, 

pornit de la Novalis, în Heinrich von Ofterdingen, 



     
HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

70 

(Novalis, 1802), cuprinzând și motivul romantic al 

florii albastre (Bürger, 1993: 83). Însă, Fantazia în 

care ajunge Bastian Balthasar Bux (protagonistul 

din Povestea fără sfârșit) este lumea fabuloasă pe 

care orice copil își dorește să o viziteze. Este 

nemărginită, fapt care oferă o gamă largă de 

posibilități în ceea ce privește varietatea 

întâmplărilor. Influențele mitologice care se 

regăsesc aici provin de la mai multe popoare. 

Fantasy-ul postmodern al narațiunii lui Michael 

Ende permite un amestec interdisciplinar în care 

elementele mitologice se întrepătrund. Autorul 

împletește elemente de mitologie asiatică, 

semnalate prin prezența dragonului Fuhur, cu idei 

din mitologiile europene clasice, romană și greacă, 

prin Oracolul Sudului, Uyulala, respectiv nordice, 

prin gnomi și alte creaturi asemănătoare. În cadrul 

acestei narațiuni, lumea fabuloasă și personajele 

acesteia lasă impresia că au deja propria mitologie 

pe care cu toții o cunosc, ceea ce le permite să aibă 

contact chiar cu maeștri ai timpului sau ursitori, în 

momentul în care Bastian ajunge în preajma 

Mănăstirii Stelelor Gigam. Uștu e mama 

intuițiilor, Șirkri e tatăl contemplației, iar Jisipu 

este fiul deșteptăciunii, împreună formând grupul 

gânditorilor. Faptul că aparțin de lumea stelelor le 

oferă capacitatea de a putea citi în stele soarta 

tuturor, deși nu au posibilitatea și nici dorința de a 

transmite oricui ceea ce văd. Ca parte mitologică, 

alături de oracolul menționat, aceștia indică ideea 

că Fantazia are o mitologie proprie, într-un proces 

continuu de creație. Prin urmare, prezența 

Oracolului Sudului ne arată tocmai modul de 

scriere, de relatare a acestei istorii. Călătorul are 

acces la o sursă de informare. „Succesiunea 

funcțiilor din prima parte este destul de apropiată 

de cea a basmului tradițional” (Nikolajeva, 1990: 

35, trad. mea)2. Prin urmare, pe o structură 

asemănătoare basmului tradițional, Michael Ende 

își construiește lumea fantasy postmodernă, 

 
2 „The sequence of functions in the first move is quite 

close to that of the traditional fairy tale” (Nikolajeva, 1990: 

35). 

inovând prin transcendență și prin acțiunea 

relatată. 

       În schimb, în cadrul romanului românesc 

Teodosie cel Mic, se regăsesc personaje care au 

nume și sunt descrise asemănător cu cele din 

mitologia elenă. În discuție se află Bufnița Kaliopi 

și Minotaurul Samoil. Privind către Kaliopi, 

aceasta arată de fapt o dublă reprezentare a 

mitologiei grecești. Prima este prin numele 

Kaliopi, care îndrumă spre Caliope, muza care 

inspiră literatura, scrierea poemelor și mama lui 

Orfeu, iar cea de a doua parte ilustrează 

înțelepciunea arătată prin pasărea aleasă. Este 

totuși o împletire complexă, bufnița fiind și 

simbolul zeiței Atena în mitologia greacă, iar 

numele provenind de la una dintre cele nouă muze 

care există în această mitologie. În ce privește 

etimologia numelui personajului Minotaurul 

Samoil, acesta ilustrează personajul cu cap de taur 

și corp exagerat de dezvoltat, fiind un nume de 

origine ebraică, care are înțelesul de „ascultat de 

Dumnezeu”. Prin urmare, cele două personaje au 

un iz de influență mitologică, însă nu construiesc o 

mitologie separată în cadrul narațiunii din roman. 

În trecere sunt menționate și alte nume din 

mitologia greacă, precum Empedocle, Ianis, 

Iorgos sau Telemah, însă nu ilustrează personaje 

concrete, care să aibă un rol în evoluția lui 

Teodosie și a acțiunii în sine. Totodată, din cadrul 

mitologiei asiatice se regăsește și în acest roman 

un dragon, dar pe care naratorul îl numește 

monstruleț, Marele Monstruleț, care, de fapt, este 

mic la început. Un alt personaj de o importanță 

majoră este Pisicâinele, care, deși nu aparține 

niciunei mitologii în mod specific, reprezintă o 

combinație a două animale complet opuse: câinele 

reprezintă loialitate, încredere și prietenie, iar 

pisica arată scepticism, indiferență și oportunism: 

„Magnificul Pisicâine, personaj memorabil, unește 

forța, fidelitatea, curajul câinelui cu suplețea și 

diplomația pisicii” (Burța-Cernat, 2006).  

       Din punct de vedere spațial, aventura 

protagonistului, Teodosie, are loc în împrejurimile 

cetății Bucureștiului. Spațiul reprezentat este 



     
HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

71 

deformat, însă cuprinde nume din realitatea 

imediată. Cu toate acestea, timpul nu este clar 

definit, ceea ce permite cititorului să ancoreze 

narațiunea în perioada potrivită viziunii fiecăruia. 

Prin urmare, ceea ce ni se arată este modul în care 

se încearcă o întoarcere către tradiționalismul 

narațiunilor cu încărcătură morală și spirituală, 

însă, în cazul de față, este o formă postmodernă de 

construcție a textului. Este folosit un element 

tradițional, însă fără întreaga sa valoare, valoarea 

morală și spirituală, pe care ar trebui să o ilustreze. 

 

3. MICHAEL ENDE 

ȘI RĂZVAN RĂDULESCU 

ÎN OGLINZI FANTASTICE 

PARALELE 

 

       3.1. Lumea fantasy la Michael Ende 

 

       Atât în Povestea fără sfârșit, de Michael 

Ende, cât și în Teodosie cel Mic, de Răzvan 

Rădulescu, identificăm elemente mitologice de 

influență fie germană, fie românească. În cazul 

romanului german, mitul are rolul de a regenera, 

de a repara o situație care se află la limită și pentru 

care este necesar ajutorul unei persoane externe 

față de lumea în care are loc acțiunea. 

Protagonistul din romanul german ne arată, de 

fapt, modul în care personajele din lumea 

fabuloasă gravitează în jurul mitologiei proprii, 

pentru a-și da seama ce au de făcut sau pentru a ști 

cum e necesar să acționeze în situațiile-limită, însă 

acțiunea din roman tocmai această deconstrucție o 

arată, fiindcă personajul principal din mitologie 

este cel mai amenințat de către forța Nimicului 

care atacă Fantazia. Crăiasa Copilă are un rol 

esențial în roman, datorită faptului că ea este 

punctul central din mitologia acestei lumi 

fabuloase, care se află în pericol tocmai din cauza 

stării ei instabile de sănătate: „Turnul de Fildeș, 

inima Fantaziei și reședința Crăiesei Copile” 

(Ende, 2023: 27). 

       Venirea lui Bastian în lumea Fantazia 

reprezintă, de fapt, însănătoșirea pentru Crăiasa 

Copilă, care îl răsplătește printr-o ședere 

îndelungată pe tărâmul mult căutat: „Toți își 

făceau același fel griji pentru viața ei. Căci 

moartea ei ar fi fost totodată și sfârșitul lor, 

dispariția nesfârșitei împărății Fantazia” (Ende, 

2023: 34). În acest caz, ontologic se prezintă 

Fantazia, lumea fabuloasă pe care Bastian, 

protagonistul romanului german din discuție, o 

salvează. Acest tărâm de poveste, care pe 

parcursul narațiunii se dovedește a fi o lume 

coerentă, cu influențe postmoderniste în care se 

pot sesiza scene sau momente așezate fără o 

anume ordine cronologică, reprezintă o provocare 

pentru cititor în descifrarea mesajului care se 

dorește transmis. Codarea lumii fabuloase care se 

prezintă ilustrează complexitatea romanului cu 

caracter ludic, care ajunge să aibă un minim 

caracter sacru, nu fiindcă ar reprezenta un mediu 

plin de sfințenie și lipsit de pericole, dimpotrivă. 

Însă, romanul (Povestea fără sfârșit) prezintă un 

caracter sacru datorită îngrijorării care se 

manifestă față de îngrijirea și salvarea acestui 

univers minor, în care atât cititorul real, cât și cel 

ficțional se regăsesc mai des decât în universul 

major al realității. Caracterul sacral provine de 

fapt de la acest aspect: Fantazia reprezintă o lume 

în care se poate evada din realitatea actuală în cel 

mai deosebit mod, și anume prin intermediul 

imaginației și al creativității: „Toate minciunile au 

fost cândva făpturi ale Fantaziei” (Ende, 2023: 

168). De altfel, actul de lectură al lui Bastian se 

transformă într-un act gnostic, arătând că salvarea 

Fantaziei nu este doar o aventură, ci depinde și de 

dobândirea unei cunoașteri esențiale a sinelui, 

după cum lasă de înțeles critica lui Christiane 

Hennig (2005) în această privință. 

       Prin intermediul elementelor mitologice, de 

legendă și de basm pe care autorul german le 

folosește în romanul său pentru copii și 

adolescenți, se identifică mesajul pe care acesta 

alege să îl transmită. Cu ajutorul caracteristicilor 

postmoderne ale romanului, Michael Ende arată 

modul în care lipsa de creativitate și de imaginație, 

precum și lipsa activităților care stimulează aceste 



     
HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

72 

acțiuni, vor conduce către lipsa de interes și de 

curiozitate față de cărți, pe lângă faptul că se va 

ajunge la egoismul moral și material și la 

indiferență față de persoanele din jurul nostru. 

Mesajul accentuează funcția pe care acest roman o 

dobândește, aceea de roman care regenerează, 

ținându-se cont în mod special de prezența 

miturilor. 

 

       3.2. Fantasticul urban la Răzvan Rădulescu 

 

       În schimb, în situația romanului românesc, 

mitologia este folosită pentru demitizare și cu rol 

critic, deoarece întregul roman românesc analizat 

în acest articol are caracteristici de satiră, ironice 

și sarcastice la adresa culturii populare. Prin 

elementele mitologice, autorul român ironizează 

credința aproape oarbă în tot ceea ce doresc alții să 

decidă, în condițiile în care poporul fie a ales, fie 

are deja un ales. Este luată în râs într-un anume 

mod ipocrizia care apare în rândul oamenilor cu o 

funcție la locul de muncă, ce poate avansa în orice 

moment într-o funcție de decizie. Somnul 

Protector conduce Lacul Rece și este prieten din 

copilărie cu Pisicâinele, însă este invidios încă de 

atunci pe acesta, fiindcă Pisicâinele era mai 

responsabil și de încredere. Faptul că el este 

„stăpân” peste peștii din Lac îi influențează 

atitudinea față de ceilalți. Somnul Protector își dă 

interesul să îl pedepsească pe Pisicâine, făcându-i 

rău lui Teodosie, care, la moartea tatălui său, 

fusese lăsat cu limbă de moarte în grijă 

Pisicâinelui, ceea ce din nou îl face pe Somnul 

Protector să se simtă subminat indirect de către 

Pisicâine. 

       Ontologia din romanul românesc este profană, 

prin nume și întâmplări obișnuite, prin care ni se 

arată omogenitatea lumii în care au loc 

întâmplările, ceea ce o așază într-un pol opus față 

de cea din romanul german, în care ontologia este 

sacrală și se regăsesc atitudini care arată această 

sacralitate. Un exemplu este pioșenia personajelor 

când se întâlnesc cu maeștrii stelelor, cu ursitorii 

sau chiar când ajung la Oracolul Sudului. Aceste 

momente reprezintă în romanul german scene ce 

redau respectarea și ascultarea sacrului în lumea 

fabuloasă. Scenele ilustrează atitudinea 

comunității față de ceea ce înseamnă sacrul în 

viața lor și cum este perceput. Teodosie cel Mic, 

de Răzvan Rădulescu, transpune întreaga acțiune 

într-un spațiu cât mai realist, în care se parodiază 

comportamentele cotidiene ale lumii 

contemporane, cum ar fi lingușirea superiorului și 

frica de acesta pentru menținerea poziției la locul 

de muncă, deoarece se folosește principiul în care 

frica motivează personajul să rămână docil. Un 

exemplu concret în acest caz este momentul în 

care consilierii Somnului Protector îi mărturisesc 

Pisicâinelui și lui Teodosie felul în care sunt tratați 

și folosiți pentru afaceri murdare de către 

superiorul lor: „Toți negociatorii lui, după ce se 

întorc și-i predau înțelegerea semnată, dispar fără 

urmă. Fără urmă” (Rădulescu, 2006: 138). Este 

precizat de către peștii funcționari ai Somnului 

Protector faptul că apele sărate reprezintă de fapt 

un sanatoriu: „Nici unul dintre solii care au 

negociat înțelegerea cu Petrila nu s-a mai întors de 

acolo” (Rădulescu, 2006: 137). 

       Prin urmare, mesajul pe care autorul dorește 

să îl transmită este unul satiric și ironic la adresa 

fricii și docilității forțate la locul de muncă, pentru 

siguranța serviciului și a traiului decent. În acest 

caz, consilierii Somnului Protector își vor menține 

posturile, dacă nu îi ies din cuvânt. Funcția acestui 

mesaj este de a arăta modul în care o lume 

fantastică are posibilitatea de a ilustra o ipocrizie 

ce ține de o societate în care ierarhiile sunt clare și 

respectate. 

       Cu toate acestea, comparația dintre stilul de 

scriere al lui Michael Ende și cel al lui Răzvan 

Rădulescu poate fi extinsă către elementele 

fantasy care provin din cultura locală, către felul 

în care cei doi autori s-au legat de rădăcinile lor și 

au încercat să transpună diverse caracteristici în 

operele literare. De pildă, o caracteristică se poate 

considera și mitul copilăriei prezent în cele două 

romane, dat fiind că protagoniștii sunt copii: 

„Mitul Copilăriei ca spațiu al gratuității pure e 



     
HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

73 

comun celor doi autori, la fel și conflictul” (Burța-

Cernat, 2006). 

       Ca elemente determinante ale romanului lui 

Michael Ende, se identifică trăsături specifice ale 

mitologiei germanice în care spiritele naturii și 

călătoria inițiatică și dorită către Walhalla produc 

un important punct în desfășurarea acțiunii, 

datorită faptului că protagonistul Bastian face față 

provocărilor și obstacolelor pentru a reuși să își 

îndeplinească rolul de salvator al Fantaziei. Însă, 

faptul că aceste acțiuni au loc prin filtrul 

romantismului idealist reprezentat de Novalis, 

Hoffmann și Goethe accentuează planul oniric 

ideal al fabulosului. Novalis în romanul său 

publicat postum, Heinrich von Ofterdingen 

(1802), Goethe în opera sa literară Faust (1808, 

1832) și Hoffmann în Der Sandmann (1817) 

idealizează căutarea sacră, transcendența împletită 

cu împlinirea sufletească totală a omului și 

fantasticul dublu. Pornind de la acești trei mari 

autori canonici ai literaturii germane, care l-au 

influențat pe Ende în scrierile sale, se observă că 

una dintre temele romanului este găsirea sinelui și 

împăcarea și acceptarea cu sine însuși. Regăsirea 

sinelui este recurentă în scrierile lui E. T. A. 

Hoffmann, de exemplu, în Die Elixiere des Teufels 

(pentru ediția românească v. Hoffmann, 1970) 

unde tema dedublării personalității se împletește 

cu cea a călătoriei În această călătorie 

protagonistul ajunge să își accepte latura 

întunecată a personalității și a caracterului său, 

„totdeauna mai puțin eu însumi” (Hoffmann, 

1970: 86), ceea ce ne demonstrează faptul că 

temele recurente în perioada postmodernă, 

respectiv în cadrul subgenului fantasy, se 

aseamănă cu cele în care basmul s-a dezvoltat la 

un nivel superior, în perioada Romantismului. 

       Protagonistul lui Michael Ende, Bastian, se 

regăsește în universul Fantazia într-o bună măsură 

în preajma pădurii, a mlaștinii, în aceste locuri cu 

valoare de simboluri care ajută la introducerea 

cititorului în lumea fantastică prezentată, pe lângă 

faptul că sunt motive literare specifice lumii 

onirice. Ceea ce se dorește în această situație să se 

facă, de fapt, este o reconstruire a eului interior al 

lui Bastian, care să îl ajute în călătoria inițiatică de 

regăsire a sinelui; se reface astfel unitatea 

pierdută, fiindcă în acest context, de fapt, se 

acentuează și modul în care este necesară unitatea. 

Lumile fabuloase erau divizate, însă în Fantazia se 

împleteau una cu cealaltă, ceea ce demonstrează 

faptul că este nevoie de unitate pentru a exista o 

lume cu reguli. Fantazia pare a fi o lume anarhică, 

dar ea are un set de reguli cu care călătorul face 

cunoștință la fiecare pas la care se lovește de câte 

o provocare. În universul fantastic al lui Michael 

Ende, se identifică un talisman care oferă puteri 

supranaturale purtătorului, Auryn. Inclusiv 

purtarea acestui talisman presupune un ritual, pe 

care Bastian și-l însușește, însă uită de condițiile 

pe care le are de urmat când își îndeplinește 

dorințele cu ajutorul acestui talisman, reguli 

transmise de către Crăiasa Copilă. Prin urmare, se 

deduce, din acest cadru, faptul că regulile 

Fantaziei sunt ale Crăiesei Copile, fiindcă aceasta 

este cea care dă viață lumii fabuloase în care au 

loc evenimentele. Bastian salvează Fantazia, 

reușind să îi aleagă un nou nume Crăiesei Copile, 

în urma căutărilor lui Atreiu: „Numai o făptură 

omenească din lumea de dincolo de granițele 

Fantaziei putea să-i dea Crăiesei Copile un nume 

nou. Trebuia să găsească o făptură omenească și 

s-o ducă la ea” (Ende, 2023: 111). Atreiu este 

trimisul din Fantazia, care reușește să îl găsească 

pe Bastian: „Puișorul Lunii îl privise – pe el, 

Bastian Balthasar Bux” (Ende, 2023: 160). Noul 

nume pe care Bastian îl alege pentru Crăiasa 

Copilă este Puișorul Lunii. În momentul în care 

acesta rostește numele Puișorul Lunii, ajunge în 

Fantazia și are contact cu lumea fabuloasă, cu 

personajele imaginare, cu forțele supranaturale, pe 

care în viața sa cotidiană nu le-ar regăsi. 

       Din acest punct de vedere, în universul minor 

fantasy postmodern al lui Michael Ende, se 

subliniază faptul că imaginația și creativitatea sunt 

două surse de supraviețuire în momente dificile. 

Lumea fantasy este un mijloc de dezvoltare a 

imaginației, datorită faptului că Bastian, copilul, 



     
HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

74 

salvează Fantazia și își recapătă credința în vis. De 

aici se observă felul în care fantasy-ul postmodern 

german transmite un mesaj moral și spiritual: 

„Talismanul îți dă mari puteri, îți îndeplinește 

toate dorințele, dar totodată îți ia ceva: amintirea 

despre lumea ta” (Ende, 2023: 269). Practic, se 

oferă calea, dar este uitat țelul pentru care a fost 

oferit drumul. 

       Privind comparativ către romanul lui Răzvan 

Rădulescu, în cazul acestuia, se identifică 

elemente mitologice românești, regăsite în 

basmele populare și culte. Apar ființe fabuloase, 

de tip zmeu și balaur, de care lumea este speriată 

și este nevoie de un erou, de un Făt-Frumos. În 

roman acesta e Teodosie, care provine dintr-o 

dinastie, dată fiind completarea numelui său cu 

titlul onorific de „cel Mic”, însă el reprezintă doar 

un liant între acțiuni și personaje, din cauza 

faptului că are o vârstă fragedă. El este precum 

eroul mult așteptat, cum precizează Mircea Eliade 

în analiza sa, Mitul eternei reîntoarceri, în care 

relatează cum suveranul reprezintă centrul lumii și 

al întâmplărilor care au loc în narațiune, fiind cel 

care ajută la omogenizarea întâmplărilor și 

legătura între personaje (Eliade, 2011: 79). 

Mentorii și ajutoarele sale – Pisicâinele, Fantoma 

Otilia, Bufnița Kaliopi și Minotaurul Samoil – îl 

sprijină și apără. Deși titlul romanului îi poartă 

numele, nu Teodosie se află mereu în centrul 

atenției, însă acțiunile și personajele care 

înfăptuiesc acțiunile se împletesc într-un fel sau 

altul cu imaginea sa. 

       Aceste elemente cu influențe mitologice 

românești se integrează, în narațiune, în manieră 

postmodernă. De fapt, are loc o întrepătrundere a 

elementelor de tip basm clasic, clișee, cu ruperea 

de tradiție postmodernă: mitul eroului se 

deconstruiește, deoarece ambii eroi ajung să fie 

dominați de nesiguranța acțiunilor lor. De altfel, se 

explorează puterea și manipularea prin care 

viziunea asupra narațiunii poate fi influențată. 

Dacă eroul nu este atotputernic și se lovește de 

momente de nesiguranță, va ridica întrebări 

cititorului în ceea ce privește puterea sa de 

rezolvare a situațiilor. Prin urmare, elementele 

tradiționale sunt amestecate cu metodele 

postmoderne. Se îmbină o situație dificilă și 

complexă cu stilul de viață și „supraviețuire” în 

situații-limită în societatea românească: satira și 

umorul. Chiar dacă acțiunea din roman ilustrează 

o conjunctură serioasă la care personajele sunt 

nevoite să ia parte în mod conștient, în așa fel 

încât fiecare să iasă bine pe partea pe care se află, 

în momente tensionate se face văzută relația de 

„prietenie” și falsitate reciprocă, atenuate totuși de 

remarci care au un oarecare iz de atac către 

celălalt participant la discuție: „Deși îi scăpau o 

grămadă de înțelesuri, Teodosie simți că 

Pisicâinele a câștigat, cel puțin temporar, partida” 

(Rădulescu, 2006: 81). Însă ironia dintre ei este la 

un nivel mai înalt de înțelegere decât cel inocent al 

lui Teodosie: „Ne cunoaștem de când eram copii. 

Nu pot să-i fac asta. Dacă este să învingem, o să 

învingem luptând cinstit. Să nu profiți niciodată de 

somnul dușmanului tău” (Rădulescu, 2006: 143). 

Prin învățăturile Pisicâinelui, se arată modestia 

majorității în societatea românească, ce din păcate 

este anulată de minoritatea reprezentată de către 

Somnul Protector. Aceste două personaje se află 

într-o antiteză continuă, fiind vorba, de fapt, 

despre mentorul protagonistului și antagonistul 

principal din basmele clasice. Ceea ce nu urmează 

îndeaproape clișeul basmului, în acest caz, este 

lupta lui Teodosie cu un zmeu pentru a-și proteja 

regatul, el confruntându-se cu propriii supuși 

pentru a supraviețui și ajungând să colaboreze cu 

Marele Monstruleț, care este asociat cu personajul 

balaurului din basmele tipice folclorice. Din 

numele lui, Marele Monstruleț, putem identifica 

ironia lui Răzvan Rădulescu și felul în care este 

privit acest personaj, dat fiind începutul superlativ 

al numelui și continuarea sa printr-un diminutiv. 

       Un alt element postmodern al acestui roman 

este modul în care sunt integrate diverse 

stereotipuri ale societății românești. Astfel, oastea 

sub conducerea unei personalități feminine 

reprezintă un paradox, deoarece femeia este 

considerată o fire sensibilă, care nu poate face față 



     
HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

75 

unei presiuni majore precum o bătălie, însă 

personajele sunt de altă părere: „Există exemple 

ilustre în istorie de femei care au condus armate și 

au ținut piept unor militari experimentați” 

(Rădulescu, 2006: 197). Ținând cont de publicul-

țintă al celor două romane în discuție, această 

remarcă poate explica facil copiilor și tinerilor 

faptul că egalitatea este una dintre valorile care e 

necesar să fie cultivată în toate societățile, datorită 

faptului că munca în echipă este mai eficientă 

decât cea individuală. Cu toate că Fantoma Otilia 

este un ajutor de nădejde în ceea ce îl privește pe 

Pisicâine și organizarea acestuia în ceea ce face, la 

rândul său, Pisicâinele o menajează în cazul 

situațiilor conflictuale și mai dificil de gestionat. 

       Formularea numelor personajelor la Michael 

Ende și Răzvan Rădulescu reflectă pozițiile 

diferite ale celor doi autori față de mitologie și de 

curentul postmodern care oferă libertate autorului 

în ceea ce privește pârghiile de pregătire a 

romanelor. Având în vedere că în această analiză 

este vorba despre varianta tradusă a romanului 

german a lui Michael Ende, numele personajelor 

au trecut de asemenea printr-o transformare, 

precum titlul. Numele tărâmului fabulos este în 

varianta originală Phantásien, iar în limba română 

ajunge transpus fonetic, Fantazia. Numele 

protagonistului Bastian rămâne neschimbat, însă 

printr-o schimbare trece cel al Crăiesei Copile. 

Acesta este tradus literal din germanul Die 

Kindliche Kaiserin, deși putea fi numită și 

„împărăteasă”, după „Kaiserin”, însă probabil 

traducătoarea a dorit să păstreze aliterația din 

germană. Numele pe care Bastian ajunge să îl 

folosească pentru ea, pentru a salva Fantazia este 

Puișorul Lunii, din germană Prinzessin des 

Mondkindes. Această traducere este mai puțin 

literală, deoarece nu regăsim mențiunea de 

„prințesă” în numele folosit de Bastian. Prietenii 

de nădejde ai lui Bastian sunt transpuși fonetic în 

limba română, Atréju în Atreiu, iar Fuchur în 

Fuhur. În schimb, în cazul altor personaje de ordin 

mistic, precum Oracolul Sudului (Uyulála), se 

preferă traducerea din germană, din Das Südliche 

Orakel. Numele personajelor au fost transpuse în 

limba română în așa fel încât să fie păstrată și 

imaginea din limba germană. 

       Michael Ende acționează în spiritul unei 

ontologii esențialiste și își formulează numele, 

precum Bastian Balthazar Bux sau Crăiasa Copilă, 

ca fiind arhetipale și simbolice, conferindu-le o 

esență care trebuie descoperită pentru a salva 

lumea; ele reprezintă esența adevărată necesară în 

procesul individuării eroului. În contrast, Răzvan 

Rădulescu, ilustrează spiritul postmodern al 

banalizării fantasticului și folosește nume care 

sunt hibride și deconstructive, iar personajul de 

asemenea reprezintă o hibridizare (Pisicâinele 

este, în această situație, cel mai bun exemplu). El 

folosește, de asemenea, juxtapuneri ironice de 

mitic și comun, precum: Minotaurul Samoil, 

Fantoma Otilia, Bufnița Kaliopi. Așadar, la 

Michael Ende, numele este o cheie mistică ce 

reprezintă puterea personajului, iar, la Răzvan 

Rădulescu, numele devine un instrument al ironiei 

și al desacralizării, care integrează ființele 

fabuloase în cotidianul anodin și subminează 

autoritatea absolută a mitului. 

       Prin aceste elemente, lumea fantastică a lui 

Răzvan Rădulescu este ilustrată prin intermediul 

unui text care tinde către absurditate și care ajunge 

să fie banal. Datorită acțiunilor care se desfășoară 

într-o lume meta-textuală, naratorul se joacă cu 

propriul său rol și în decursul narațiunii regăsim 

maximum trei pasaje în care povestirea cuprinde 

ideea de colectiv, în care să fie inclus naratorul. 

Totodată, și personajele își permit să ilustreze 

diverse scene create de către ele, comparând 

anticipat cu ceea ce a pregătit, de fapt, autorul 

pentru ele. 

 

Dacă acest roman ar fi fost bine scris, cu ceva 

mai multă grijă pentru detalii și ceva mai 

puține pretenții experimentale, scena evadării 

mele ar fi arătat cam așa: eu eram aici 

întemnițat în condiții onorabile, demne de 

rangul meu, iar temnicerul ăsta amărât era un 

băiat tânăr. (Rădulescu, 2006: 198) 



     
HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

76 

4. CONCLUZII 

 

       Așadar, în urma acestei comparații se poate 

observa modul diferit în care cei doi autori, 

Michael Ende și Răzvan Rădulescu, se folosesc de 

determinantele mitologice specifice fiecăruia 

dintre ei pentru îmbogățirea lumilor fabuloase pe 

care cei doi le proiectează. Michael Ende folosește 

mitologia și elementele culturale pentru a crea o 

nouă lume în romanul pe care îl ilustrează ca fiind 

un fantasy postmodern, în care inițierea și 

maturizarea personajelor se întâmplă în lumea 

supranaturală, în care are loc și regăsirea de sine. 

În schimb, Răzvan Rădulescu utilizează mitologia 

românească pentru a-i oferi posibilitatea acesteia 

de a renaște, aducând-o din nou în atenția 

publicului și oferindu-i noi posibilități de 

reinterpretare, atât a personajelor, cât și a clișeelor. 

Totodată, în Teodosie cel Mic, de Răzvan 

Rădulescu, elementele mitice nu pătrund în mod 

evident din exterior, ci acestea se infiltrează în 

absurdul cotidian al Bucureștiului (Glodeanu, 

2023: 50). Balaurii sunt ascunși în beciuri, iar 

obiectivul este o căutare ironică și parodiată a 

basmului. Acest aspect arată modul în care 

fantasticul românesc postmodern lasă deoparte 

funcția inițiatică solemnă și face loc ludicului, 

ironiei și parodiei, prin intermediul unui conflict 

care ajunge să fie tratat ca o banalitate. Funcția 

solemnă de rezolvare a situației dificile în care se 

află Teodosie și personajele cu rol de ajutoare pe 

care le are în jurul său se estompează pe parcursul 

romanului, fiindcă intervine ludicul în narațiune și 

amestecă pastișa și ironia la adresa atitudinilor din 

societatea românească. Există o problemă, cei din 

jurul lui Teodosie își doresc rezolvarea optimă 

pentru toate părțile, însă personajele care sunt de 

partea cealaltă a baricadei – Somnul Protector, 

Furnicile Vinete și Verzi, Otto – lasă timpul să 

treacă și vânează momentul pentru destabilizarea 

lumii fantastice din care fac parte. Această 

destabilizare le-ar fi doar lor avantajoasă, 

personal, fără alte intervenții sociale. 

       Răzvan Rădulescu apelează la aceste elemente 

într-un mod ludic, iar Michael Ende încearcă să 

transmită trăiri variate prin intermediul universului 

secundar. Răzvan Rădulescu întrebuințează 

transcendența fantasticului în realitatea urbană, 

mitul fiind oglinda satirică a societății de tranziție. 

Michael Ende folosește mitul ca spațiu de evadare 

sacră, acesta fiind o cale de scăpare a realității 

imediate care nu cultivă imaginația și creativitatea. 

       În cazul ambilor autori, mitul este reintegrat: 

în romanul german, acesta se regenerează, fiind un 

element cosmologic și moral, iar în romanul 

românesc este folosit ca obiect de joc și critică 

socială, fiind baza unui material textual. 

Fantasy-ul postmodern german idealizează 

moralitatea faptelor și subliniază relația dintre 

acțiunea și reacțiunea unei forțe (dorințele lui 

Bastian și rezultatul pe termen lung al acestora). 

Fantasticul postmodern românesc ironizează 

faptele și le face reflexive, având, de asemenea, 

consecințe asupra celor care le înfăptuiesc. Se 

încearcă, de asemenea, o recuperare culturală, 

deoarece se redefinește folclorul existent, zmeii și 

balaurii fiind de actualitate. Structural, după Brian 

McHale, fantasticul postmodern utilizează 

metaficțiunea pentru a crea o instabilitate a 

realității (McHale, 1987: 43). Răzvan Rădulescu 

fragmentează intertextualitatea autoreflexivă și își 

expune propriul mecanism ficțional. Transformă 

povestea unui moștenitor (în același timp obișnuit, 

căci continuă linia dinastică, și fantastic, fiindcă se 

află într-o situație nemaiîntâlnită, cu creaturi 

fabuloase) prin ironie. Michael Ende, pe de altă 

parte, se folosește de pactul ficțional, acesta fiind 

o alegorie sacră de care nu se îndepărtează. 

       Prin urmare, Michael Ende folosește 

fantasy-ul postmodern pentru reconstruirea unei 

armonii în lumea prezentată, care are nevoie de 

imaginație și creativitate în cheia mitului 

germanic. El antrenează cititorul în jocul trecerii 

din lumea reală în cea fabuloasă și invers, ori de 

câte ori acțiunea se mută la rândul ei. Ende 

stabilește dicotomia clară între lumea rațională, a 

plictiselii (căci de aici apare Nimicul care aproape 



     
HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

77 

nimicește Fantazia), și lumea magică Fantazia, 

unde imaginația pură își poate întinde tărâmul 

fantastic oricât. Acest fapt îl cultivă fantasy-ul, 

lumea fabuloasă fără margini, care nu are legătură 

directă cu realitatea rece, este o extra-lume. Se 

creează o necesitate existențială, fiindcă salvarea 

lumii vine din reînnoirea spirituală, care este 

obținută în lumea miraculoasă. Se cultivă o 

certitudine gnostică, prin care lumea poate fi 

salvată prin cunoaștere. 

       În schimb, Răzvan Rădulescu transformă 

aceleași mecanisme în oglinzi ironice ale realității 

românești postmoderne. El transpune aceste 

realități într-o singură lume fantastică, pe care o 

arată ca fiind cea reală, făcându-l pe cititor să 

accepte ezitarea pe care o are la început și să vadă 

lumea magică prezentată încă de la introducere. 

Este dizolvată granița dintre lumi, de la care se 

ajunge la o criză ontologică, deoarece cititorul 

ajunge să se întrebe ce este lumea reală, dacă în 

banalul urban a fost integrat un balaur într-un 

beci? Rădulescu nu restaurează armonia, ci 

expune ridicolul unei lumi postmoderne 

românești, transformând mitul în material ludic și 

intertextual. Nu mai este vorba de sacralitate, ci de 

obișnuință. Este o reflectare satirică a realității 

sociale. El ne transmite, prin pastișă și ironie, că 

s-a ajuns ca absurdul să fie o regulă de urmat în 

soluționarea situațiilor de criză. 

 

BIBLIOGRAFIE 

 
Literatură primară 

 

[1] Ende, M. (2023), Povestea fără sfârșit, traducere de 
Yvette Davidescu, Editura Arthur, București. 

 

[2] Rădulescu, R. (2006), Teodosie cel Mic, Editura 

Youngart, București. 
 

Literatură secundară 

 
[3] Bîrlea, O. (1976), Mică enciclopedie a poveştilor 

româneşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, 

Bucureşti. 

[4] Burța-Cernat, B. (2006), „Moartea Pisicâinelui 

Gavril”, Observator cultural, nr. 350, disponibil la 

https://www.observatorcultural.ro/articol/moartea-

pisiciinelui-gavril-2/ [5 decembrie 2025]. 
 

[5] Bürger, P. (1993), Ursprung des postmodernen 

Denkens, Verlag aus der Stempel Garamond Druck: 
Hubert & Co, Göttingen. 

 

[6] Campbell, J. (2018), Căi ale fericirii. Mitologie şi 

transformare personală, Editura HERALD, Bucureşti. 
 

[7] Deleuze, G., Guattari, F., Maclean, M. (1985), 

„Kafka: Toward a Minor Literature: The Components 
of Expression”, New Literary History, 16 (3), pp. 591-

608. DOI: 10.2307/468842  

 
[8] Eliade, M. (1978), Aspecte ale mitului, Editura 

Univers, Bucureşti. 

 

[9] Eliade, M. (2011), Mitul eternei reîntoarceri, 
Univers Enciclopedic, Bucureşti. 

 

[10] Evseev, I. (1983), Cuvânt-simbol-mit, Editura 
Facla, Timişoara. 

 

[11] Gennep, A. V. (1996), Riturile de trecere, Studiu 
sistematic al riturilor de poartă şi de prag, de 

ospitalitate, de adopţie, de sarcină şi de naştere, de 

copilărie, de pubertate, de iniţiere, de ordinaţie, de 

încoronare, de logodnă şi de căsătorie, de funeralii, de 
anotimpuri etc., traducere de Lucia Berdan și Nora 

Vasilescu, studiu introductiv de Nicolae 

Constantinescu, postfață de Lucia Berdan, Polirom, 
Iaşi. 

 

[12] Glodeanu, G. (2014), Orientări în proza fantastică 

românească, Editura Tipo Moldova, Iași. 
 

[13] Glodeanu, G. (2023), Istoria prozei fantastice 

românești, Editura Școala Ardeleană, Cluj-Napoca. 
 

[14] Goethe, J. W. (1808, 1832), Faust I, Faust II, 

disponibil la  
https://www.projekt-

gutenberg.org/goethe/faust1/chap001.html,  

[13 decembrie 2025]. 

 

https://www.observatorcultural.ro/articol/moartea-pisiciinelui-gavril-2/
https://www.observatorcultural.ro/articol/moartea-pisiciinelui-gavril-2/
https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/faust1/chap001.html
https://www.projekt-gutenberg.org/goethe/faust1/chap001.html


     
HEROS Journal 

 

 

         N° 3/ 2025                                                                                                                             Online ISSN 2984-5068  
                                                                                                     

 

 

 

78 

[15] Hennig, C. (2005), Die neue Gnosis im 

Kinderbuch: Michael Endes unendliche Geschichte, 

Peter Lang Verlag, Frankfurt am Main. 

 
[16] Hoffmann, E. T. A. (1817), Der Sandmann, 

disponibil la https://www.projekt-

gutenberg.org/etahoff/sandmann/sandman1.html, [13 

decembrie 2025]. 

 

[17] Hoffmann, E. T.  A. (1970), Elixirele diavolului, 

traducere de I. Cassian-Mătăsaru, prefața de Ion Biberi,  
Editura Minerva, București. 

 

[18] McHale, B. (1987), Postmodernist Fiction, 
Methuen, New York & London. 

 

[19] Mendlesohn, F. (2008), Rhetorics of Fantasy, 
Wesleyan Univerity Press, Connecticut. 

 

[20] Nikolajeva, M (1990), „How Fantasy is made: 

Patterns and structures in «The Neverending Story» by 
Michael Ende”, Merveilles & contes, 4 (1), pp. 34-42. 

 

[22] Novalis (1802), Heinrich von Ofterdingen, 
disponibil la https://www.projekt-

gutenberg.org/novalis/ofterdng/ofter111.html, [13 

decembrie 2025]. 
 

[22] Schikora, F. (2005), Metaphern des Mangels: 

Michael Ende Phantasien in der Tradition der 

deutschen Romantik, Iudicium Verlag, München. 
 

[23] Scholes, R. (1975), Structural Fabulation: An 

Essay on Fiction of the Future, University of Notre 
Dame Press, Indiana. 

 

[24] Todorov, T. (1973), Introducere în literatura 

fantastică, Editura Univers, București. 
 

[25] Tolkien, J. R. R. (2012), Despre basme. On Fairy-

Stories, Editura RAO, București. 

 

https://www.projekt-gutenberg.org/etahoff/sandmann/sandman1.html
https://www.projekt-gutenberg.org/etahoff/sandmann/sandman1.html
https://www.projekt-gutenberg.org/novalis/ofterdng/ofter111.html
https://www.projekt-gutenberg.org/novalis/ofterdng/ofter111.html

